வெளியிடு எண் 220.

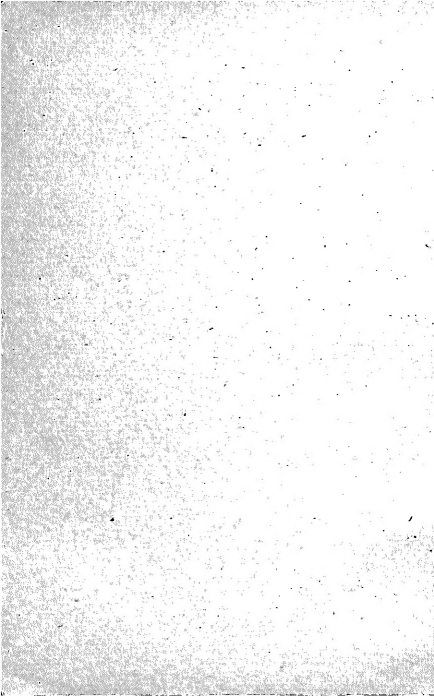
# சிவப்பிரகாசம் சீர்மைக்கட்டுரை

[முன்முஞ்சூத்திரம் — ஆன்மஇலக்கணம்]

ACC NO 25314



திருவாவடுதுறை ஆதீனம் 1966



#### சிவமயம் திருச்சிற்றம்பலம்

# ஸ்ரீ ஆனந்த நடராஜப்பெருமான் அபிஷேக மலர்

பராபவ — மார்கழி — இருவாதிரை



திருவாவடுதுறை ஆதீனம் 28—12—66

tigenties.

T. E. A. M. BARTHACO. S. THOMPSON BUTTLE

### அன்பளிப்பு :

# தஞ்சாவூர்

வெளியீடு எண் **நூராக பிள்ளை உகைநாதன் M**.A.B T

உ சிவமயம் 732

கொற்றவன்குடி ஸ்ரீ உமாபதிதேவநாயஞர் அருளிச்செய்த

சிவப்பிரகாசம் நூன் சீர்மைக்கட்டுரை

உண்மை அதிகாரம்

[முன்ரும்சூத்திரம் – ஆன்ம இலக்கணம்]

#### இது

திருக்கயிலாய பரம்பரைத் திருவாவடு துறை ஆ**தீன**த்து இருபத்தொன்*ளுவது குருமகாசந்நிதானம்* ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ சுப்பிரமணியதேசிக பரமாசாரிய சுவா**பிகள்** கட்டளேயிட்டருளியபடி

வெளியிடப்பெற்றது

அன்பளிப்பு : **தஞ்சாவூர்** ந**டராத பீள்ளை உகைநாதன் M.**A.B.T

திருவாவடு துறை ஆதீனம் 1966 உரிமைபதிவு. விலே 5 — 00

Control of the second

Taget of the

e e de la companya del companya de la companya del companya de la companya de la

ஸ்ரீ நமசிவாயமூர்த்தி அச்சகம் — திருவாவடுதுறை —

### குருமரபு வாழ்த்து

கயிலாய பரம்பரையிற் சிவஞான போதநெறி காட்டும் வெண்ணெய் பயில்வாய்மை மெய்கண்டான் சந்ததிக்கோர் மெய்ஞ்ஞான பானு வாகிக் குயிலாரும் பொழிற்றிருவா வடுதுறைவாழ் குருநமச்சி வாய தேவன் சயிலாதி மரபுடையோன் திருமரபு நீடூழி தழைக மாதோ.

— ஸ்ரீ மாதவச்சிவஞானயோகிகள்.

## ஸ்ரீ நமசிவாயமூர்த்திகள்

பண்இசைவெம் பரிதிமதி திலதயிலம் தீ இரும்பு பாணி உப்பு விண்அனிலம் உடலுயிர்நீர் நிழல்உச்சிப் பளிங்குபகல் விளக்குப் பால்நீர் கண்இரவி உணர்வொளிபோல் பிரிவரிய அத்துவிதக் கலவி காட்டித் தண்ணளிவைத் தெண்ஆண்ட துறைசை நமச் சிவாயகுரு சரணம் போற்றி.

— ஸ்ரீ மாதவச்சிவஞானயோகிகள்.

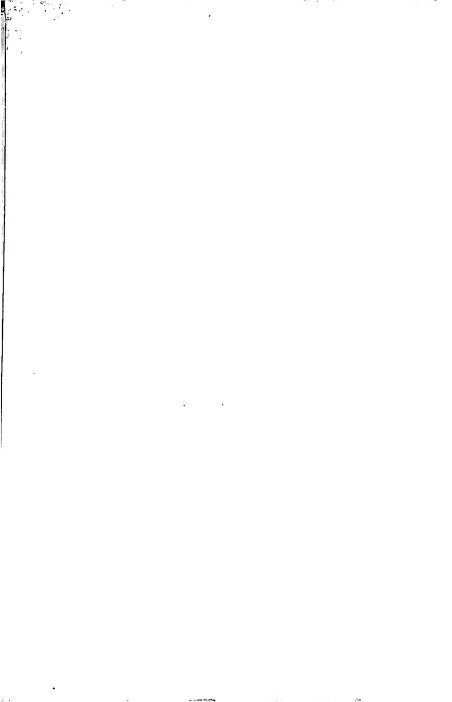
## 21 வது குருமகாசந்நிதானம் ஸ்ரீலஸ்ரீ சுப்பிரமணியதேசிகபரமாசாரியசுவாமிகள்

என்னன்பைத் தூன்விழுங்கி இன்னருகூத் தூன்வழங்கி மன்னுபெரும் பாசத்தை மற்றையஎன் பசுத்தன்மை வன்மைமலம் பேதித்தே வாழ்வித்தற் காத்துறைசை முன்னியசுப் பிரமணிய முதல்வரையான் பணிவேனே.

**—தே. ஆ. ஸ்ரீ.** 



திருக்கயிலாய பரம்பரைத் திருவாவடுதுறை ஆதீனம் இருபத்தொன்றுவது குருமகாசந்நிதானம் ஸ்ரீ–ல–ஸ்ரீ சுப்பிரமணியதேசிக பரமாசாரிய சுவாமிகள்



# நன் றியுரை

### குருத்*து*தி

ஆன்மத் தன்மை ஐந்தவத்தை
அறிவைக் கிளர்த்தல் அரஞர்தம்
மேன்மைத் திறமை முத்திறமை
மிகுமைந் தெழுத்தின் நிலேமைகள்
தான்முன் சிவத்தாற் கூடிக்கொள்
தகுந்த முத்திக் கலப்புண்மை வான்செய் இவைஒன் பதும்வழங்கும் வள்ளல் மலர்த்தாள் வணங்கிடுவாம்.

— தே. ஆ. ஸ்ரீ.

ஆஞல் அவ்வுயிர் உடம்புள் இருக்கிறது உயிர். கட்புலனுகிறதில்ஜே. உயிரை • உலகை <u>ந</u>டாத்தும் கடவுள் இவற்றுள் இருக்கிருர். ஆணுல், கட்புலனுவ திலர். உள்ளும் எனவே, உயிரையும், உயிரின் புறம்பும் உள்ள இறையையும் நம்மால் அறியமுடிய வில்2ல என்பது எல்லோரும் ஓப்புக்கொள்ளக்கூடிய அறியாமை நீங்க உண்மை என்னலாம். இந்த வேண்டும். இவ்வித நீக்கம் பொன்னுல் தன்று; அதிகாரத்தால் அடையப்படுவதும் அன்று. அன்பால், அருளால் அடையப்படுவது. அன்பால் அருளால் தன்ணயும் தணவ அருகோ அடைந்து, ஊயும் அறியப்பெறுவதே முறைமை.

அன்பின் உண்மையையும், அதணே இடமறிந்து செலுத்தும் முறைமையிணேயும், அதனுல் அருள்பெறு தஃலயும், அந்த அருளால் ஆனந்தமுறுதஃலயும், நம் சிற்றறிவுகொண்டு தேர்ந்தறிதல் அரிது. விழிகளின் படலம் உரித்துப் பார்வை எய்தவைக்கும் மருத்துவன் போன்று, ஆன்ம அறிவின் பாச இருள், பசு இருள் நீக்கிப் பதியறிவை விளங்கச்செய்பவர் சற்குரு ஆவர். இந்தச் சற்குரு சிவமேயாகவும், சிவத்தினருள் நிரம்பி யவராகவும் இருப்பவர். ஆதலின், நாம் ஆசாரியரை ஆண்டவராகவே மதித்துத் துதித்து வழிபாடாற்றக் கடமைப்பட்டுள்ளோம்.

D.

ஆண்டவனிடம் குறைவற நிறைந்திருப்பது அருள். இதணே அருட்சத்தி என்பர். இந்த அருள், நம்பால் வருவதற்கு வழியாயிருப்பவரே ஆசாரியர். ஏரிநீர், பாய்காலின் வழியாகவே வயலுள் புகுந்து பரவும். ஆண்டவன் திருவருளும், ஆசாரியன் மூல மாகவே நம்பால் பதிந்து இன்பம் செய்யும். இந்த நேரிய முறையிண நமக்குச் சாத்திர நூல்கள் தெரிவிக் கின்றன. இந்தத் தெரிவிணத் தெளியச்செய்து அனு பவமாக்குபவரே ஆசாரியர்.

சாத்திரங்களும் ஆசாரியரும் ஓரே இடத்தில் கிடைக்கப்பெற்ருல் நல்லது. கொண்ட இடங்களே சந்நிதானங்களே அகத்தே கொண்ட திருமடங்கள். தென்னகத்தே திலகமெனத் திகழ்வது திருவாவடுதுறை ஆதீனம். மெய்கண்ட . பனுவல்களும் சதாசாரியத்துவமும் விளக்கமுற வழி வழியாக உள்ள ஞானபீடத்தலம் இதுவாம். ஆதலின் இத்தகைய விழுப்பங்கொண்ட ஞானபீடத்தைப் போற் றுதலும், அப்பீடத்தால் போற்றப்படுதலும் வேண்டத் தக்கவை ஆகும்.

நம்மை நல்வழிப்படுத்தி ஞானநெறியிற்செலுத்துவ தற்கு அடிப்படைஅமைப்பன சிவஞானபோ தமுதலான பதினைகு நூல்களும், அவ்வழி விளக்கும் பதினைகு பண்டார சாத்திரங்களும் ஆகும். இவ்விருபத்தெட்டு நூல்களும் திருவாவடுதுறை ஆதீனத்தைப் பண்ண யாகக்கொண்டவை. இதணச்சார்ந்து சொல்லேருழவர் களாயவர்கள் பலர்; சுகாநுபூதிமான்களாயவரும் பற் பலர். சிவஞானப்பேறு இப்பண்ணேயின் விளேவாகும்.

g

தற்போது இந்தஞானப்பண்ணேயின் தஃவராக விளங்குபவர்கள் 21-வது குருமகாசந்நிதானமாகத் திகழும் ஸ்ரீ.ல.ஸ்ரீ சுப்பிரமணியதேசிக பரமாசாரிய . சுவாமிகள் ஆவர். இவர்கள், உலகமக்கள் உய்ய வேண்டி அருள் நோக்கம் பாலித்து மேற்குறிக்கப் பட்ட ஞானப் பனுவல்க2ளயும் அவற்றின் சார்பான விளக்கங்க‰யும் வெளியீடுசெய்து இலவசமாக மக்க ளுக்கு வழங்கிவருகிருர்கள். பெற்றுப் பயனடைதல் மக்களாவார் கடமையாகும். எவ்வறம் பயில்வோரும் இத்தகைய சாத்திரங்கண் நன்கு கற்றுத்தெளிதல் இன் றியமையாததாகும். "பன்னும் பனுவற் பயன்தேர் அறிவிலார், மன்னும் அறங்கள் வலியில் '' என்பது நன்னெறி நவிலும் வாசகம் ஆகும். நூல்கஊமட்டு மன்றி, அவற்றின் சம்பிரதாய உரைகளேயும், அவ் வுரைகளே உள்ளீடாகக்கொண்ட விளக்கக் கட்டுரை க்கோயும் இன்ஞேரன்ன பற்பல துணே நூல்களேயும் ஆதீனம் வெளியிட்டு உதவிவருதல் உலகறிந்த ஒன் இவ்வாருன வெளியீடுகள், சித்தாந்த சைவ நெறியிணே அறிதர நயப்போர்க்கு நல்ல முறையில் உதவிவருகின்றன என்றல் பிகையன்று.

விழுமிய இவ்வகைச் சித்தாந்த ஞானமும் அனுப வமும் அகிலம் முழுதும் பரவவேண்டும் என்பது ஸ்ரீ ்ல - ஸ்ரீ மகாசந்நிதானம் அவர்களின் திருவுள்ள " வேண்டத்தக்கது முழுதும் அறிவுறுத்து வதும், வேண்டும் நெறியில் பணி கொள்ளுவதும் '' ஆதீனங்களின் அருளிச்செயல் ஆகும். இங்ஙனம் பணிகொள்ளும் தகைமையில், அடியேன் சித்தாந்த சாத்திரங்கட்கு விரிவுரை வரையும் வகையில் ஆட் கொள்ளப்பட்டனன். சாத்திரக் கேள்வியும், சிந்தண யும் தெளிவும் ஒருதுளியளவும் இல்லாத அடியேன், ஸ்ரீ நமச்சிவாயமூர்த்திகளின் திருவருளாலும், ஸ்ரீலஸ்ரீ மகாசந்நிதானம் அவர்களின் ஆசீர்வாத நோக்காலும் இவ்வகைப் பணியில் புகுந்து, திருவுந்தியார் முதல் சிவப்பிரகாசம் முதற்பகுதி அளவும் - பன்னிரண்டு சாத்திரப் பனுவல்கட்குக் கட்டுரை நூல்கள் வரைத லானேன். அவை அவ்வப்போது ஆதீன வெளியீடு களாக வழங்கப்பட்டுள்ளன. இதனுல் சாத்திரஞானம் ஓரளவு கைவரப்பெறும்பாக்கியம் வாய்க்கப்பெற்றேன். இத்தகைத் திருவருளுக்கு - பேற்றிற்கு - '' யாது நீ பெற்றதொன்றென்பால் '' என்று நிணந்து நிணந்து நெஞ்சு உருகுவதல்லது என்னே கைம்மாறு இயற்ற வல்லேன் ! மேற்கூறப்பட்ட திருவருள் உறைப்புத் துணேகொண்டே இதுபோழ்து சிவப்பிரகாச நூலின் உண்மை அதிகாரப்பகுதிக்கு உரிய சீர்மைக்கட்டுரை வரைதலுறுகிறேன். ஸ்ரீ ஆனந்த நடராசப்பெருமான் திருவடி - சிவஞானம் - உதவியாற்றுவதாகுக !

சிவப்பிரகாசநூ ஃப்பற்றியும், அதனின் உண்மை அதிகாரத்தின் செய்தி பற்றியும் இந்நன்றியுரையிணே அடுத்துவரும் முகவுரைப்பகுதியில் ஓரளவு உரைக்கப் படும். இச்சீர்மைக்கட்டுரையிணே அங்கீகரித்து, அணே வர்க்கும் அச்சிட்டு வழங்கும் பேருபகாரம் குறித்து ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ மகாசந்நிதானம் அவர்களின் திருவடிகளே நன்றிநலங்கனித்து போற்றுகின்றேன்.

மற்றும் இந்நூல் உருப்படுதற்கு உள்ளங்கனிந்து பல்வகை நல்வகையாலும் துணேபுரியும் அன்பர்கள் அணேவர்க்கும் எனது வணக்கம் உரித்தாகுக !

இந்நூ ஃப் படித்திடும் ஆன்ருோ்கள் ஆங்காங்குச் சோர்விஞல் புகுந்துள்ள பிழைபாடுகளேப் பொறுமை யால் களேந்து நலப்படுத்திக்கொள்ளுமாறு பணிவன் புடன் வேண்டிக்கொள்ளுகிறேன். சித்தாந்த சைவப் பொதுநல ஒளியிலே உலகம் நிலவுவதாக!

இங்ஙனம்,

கட்டுரை ஆசிரியன்.

21-G, தாக்காராம்.தெரு,) கட லூர் N. T. தருவாவடுதுறை ஆதீன வித்துவான், தே. ஆ. **மிநிவாஸன்**.

### ஸ்ரீ உமாபதிதேவநாயனர் துதி

அடியார்க் கெளியன் எனத்தில்ஃ யண்ணல் அருளுந் திருமுகத்தின் படியே பெற்ருன் சாம்பாற்குப் பரம முத்தி அப்பொழுதே உடலுங் கரைவுற் றடைந்திடுவான் உயர்தீக் கையினே அருள்நோக்காற் கடிதிற் புரிகொற் றங்குடியார் கமல மலரின் கழல்போற்றி.

### நூன்முகம்

'' பிறவிப் பெருங்கடல் நீந்துவர்; நீந்தார் இறைவனடி சேரா தார்.''

**–**திருவள்ளுவர்.

பிறவிப் பெருங்கடல் நீந்திக் கரைசேர்வதே மக்கட் பிறப்பின் குறிக்கோள். இதற்கு, இறைவனடிசேர்தல் வேண்டும் எனச் சமயப் பொதுநூலும் நீதிநூலும் ஆகிய திருக்குறள் தெளிவாய்க் கூறுகிறது. உலகில் வாழும் ஆத்திகர் நாத்திகர் ஆகிய இருபாலார்க்கும் இந்நீதியுரை பொருந்தும். இறைவன் என்னும்சொல், உள்ளும் புறம்புமாகிய எங்கும் நீக்கமற நிறைந்திருக் கும்செம்பொருளேக் குறிப்பதாகும். நம்மால், இங்ஙனம் எங்கும் நிறைந்திருத்தல் இயலாது. ஆகவே இறைவன் என்னும் பெயர்க்கு நாம் ஒருபோதும் உரியரல்லோம் என்பது வெள்ளிடைம்.

இறைவன் என்னும் பெயர்க்குரிய தன்மைவாய்ந்த பொருள் இரண்டாக இருத்தல் இயல்வதன்று. அப்படி இரண்டாக இருப்பின் ஒன்றுக்குள் ஒன்று நிறைதல் பற்றிய மஃவு தஃப்படும். அவ்விருபொருள்களுக்குள் பகைமை ஏற்படுமாயின் நாம் ஈடேறுதல் எவ்வாறிய லும்? இதனுலேயே, பிரமப்பொருள் ஒன்றே; ஒன்றே தான் என்றும், இரண்டல்ல என்றும் அறுதியிட்டுரைக் கின்றது திருமறை. ''ஒன்றவன் தானே'' என்பது திருமந்திரம். 'இறைவன்' என ஒருமைச் சொல்லிட்டு வள்ளுவர் உரைத்திருப்பதும் இக்கருத்தை வலியுறுத் தும். அத்தகைய ஏகப்பொருளே அடையவேண்டிய உயிர்கள் (மக்கள்) பலராவர். இதனைல் ஆன்மாக்கள் பல என்றேற்படுகிறது. "சேராதார்'' எனப் பலர்பாற் சொல்லால் வள்ளுவர் குறிப்பதைக்கொண்டும் இந்த உண்மை தெரியப்படும்.

ஏகப்பொருளாகிய பிரமத்தை அநேகப் பொரு ளாகிய ஆன்மாக்கள் அடைந்து கலந்திடல்வேண்டும். அங்ஙனம், ஒன்ருகவும் ஆகாமல், இரண்டாகவும் இல் லாமல் அவ்விதம் அல்லாததும் ஆகாமல் சுத்த அத்து விதமாகக் கலத்தற்பொருட்டே படைப்பு முதலான ஐந் தொழில்கள் இயல்பாக நிகழ்கின்றன. இங்ஙனம் கலத் தல் இல்ஃலயேல், படைத்தலாதித் தொழில்கள் நிகழ்தல் . வேண்டுவதில்ஃயாம். படைத்தலாதித் தொழில்கள் நிகழ்த‰ நாம் கண்ணுக் காண்கின்ருேம். இந்தத் . தொழில்களால் ஆன்மாக்களுக்கு அவை அத்துவிதப் படுதற்கேற்ற தகுதியுண்டாகின்றது. இந்தத் தகுதி யாவது மெய்ஞ்ஞானமாம். இதணப் பதிஞானம் எனவும் கூறுவர். இந்தப் பதிஞானம், இறையருளால் ஏற்படுவதாதலின் இதணே 'இறைவன் அடி' எனவும் ஆகவே 'அடி' எனப்படுவது திருவருள் கூறுவர். அல்லது ஞானம் ஆகும் எனப்படும். இத்தகைய திரு வருள் அல்லது மெய்யறிவு ஆன்மவருக்கத்தவராகிய நமக்கு உண்டாவதற்கு நாம் 'இறைவன் பொருள் சேர் புகழை' விரும்பி அறிதல்வேண்டும். அறிதற்குரிய சிறந்ததுணேயாக இருப்பதே சாத்திரம். ஆதலால், சாத்திரத்தை நாம் கற்றல்வேண்டியுள்ளது.

கொள்கை வேறுபாடு - பழக்க மாறுபாடு - இன வேற்றுமை - மொழிவகைகள் - நிறப்பிரிவுகள் - நிலப் பிரிவுகள் முதலான யாவகைப் பன்மைகளேயும் கடந்த பொதுமுறையினே எடுத்துரைப்பதே சாத்திரமாகும். சாத்திரங்கள் பலவாக உள. எனினும், வேற்றுமை கள் யாவற்றையும் கடந்து சொல்வதும் செல்வதும் செய்வது சித்தாந்த சைவசாத்திரமாகும் என்னலாம்

'சைவம் ' என்னும் சொற்பொருள் மிகப் பரந்த தன்மையை உடையது. இப்பரந்த பொருகோ நம் யாவர்க்கும் அறிவிக்கும் சாத்திரத்தை மெய்கண்ட சாத்திரம் என்பர். பிணக்கின்றியும், மயக்கமின்றியும், ஐயமின் றியும், உண்மையை யாவர்க்கும் ஒரேவிதத்தில் துணி ந்துரைக்கும் இயல்பினது மெய்கண்டசாத்திரம். பதியுண்மையை - பசுவுண்மையை - பாசவுண்மையை மஃவற அறிவுறுத்தும் துணிவு மெய்கண்டசாத்திரம், நூற்றுக்கு நூறு பெற்று வீளங்குவது. இவ்வாருன துணிவு பூரணமாக நமக்கு ஏற்படவேண்டுமானுல் மெய்கண்டசாத்திரம் என்னும் பெயர்பூண்டவையான பதினைகு நூல்களே நல்லமுறையில் கற்றுக் கேட்டுச் சிந்தித்துத் தெளிதல்வேண்டும். இதன் பயஞகவே உண்மைநிட்டை கைகூடும். இந்த நி‰யிலேதான் பேருண்மை புலஞம். இதுவே பிறவிக்கடல் கடத்தற்கு உரிய சீரிய நெறியாம்.

Ø

இனி மெய்கண்டசாத்திரங்கள் பதினைகின் பெயர் களேயும் அறிந்துகொள்வோம். அவை 1. திருவுந்தி யார், 2. திருக்களிற்றுப்படியார், 3. சிவஞானபோதம், 4. சிவஞானசித்தியார், 5. இருபா இருபது, 6: உண் மைவிளக்கம், 7. சிவப்பிரகாசம், 8. திருவருட்பயன், 9. விணுவெண்பா, 10. போற்றிப்பஃருடை, 11. கொடிக்கவி, 12. நெஞ்சுவிடுதூது, 13. உண்மை நெறிவிளக்கம், 14. சங்கற்ப நிராகரணம் என்பன.

இந்தப் பதிஞன்கும் சித்தாந்த சைவசாத்திரங்கள் எனப்படும். வேதாந்தத்தெளிவை இவை எடுத்துரைப் பனவாகும். வேதாந்தத்தெளிவு எனினும் சித்தாந்தம் எனினும் ஒன்றே. சித்தாந்தமும் வேதாந்தமும் ஒன் ரூடொன்று மஃவுடையன என எண்ணுதல் தக்க தன்று. இந்தச் சித்தாந்த சாத்திரநூல்களே வரன் முறையாக அறியப்பெறின் சீவபோதம் தேய்தலுறும். அங்ஙனம் சீவபோதம் தேய்வடைகையில் இடையே அனுபவ முறைகளில் மயக்கம் தோன்றலுறக்கூடும். இந்த மயக்கங்களே மாய்ப்பன பண்டாரசாத்திரங்கள் பதிஞன்குமாம்.

பண்டாரசாத்திரங்கள், பரிபாகமுற்ற சீடர்கட்கு விளேயத்தக்க ஐயப்பாடுகளே அனுபவம் உரைத்துத் தெளிவிப்பனவாகும். இந்தச் சாத்திரங்கள், சிவானு பூதிமான்களால் சிவாநுபவநிஃமிலிருந்து அருளிச் செய்யப்பட்டவை ஆகும். ஆதலால், சாத்திரங்களே நிகர்க்கும்பெருமை உடையனவாகும் இவை. பொதுப் படக்கூறின், நம் அறிவை நல்நெறிப்படுத்தி, அதனுல் வீளேயும் அனுபவத்தை அடைவிப்பனவே மெய்கண்ட சாத்திரங்களும், பண்டாரசாத்திரங்களும் எனலாம்.

Ū

இனிப் பண்டாரசாத்திரங்கள் பதினைகின் பெயர் களேயும் ஈண்டுக் காண்டல் ஆகும். அவை 1. அம் பலவாணதேசிகர் தசகாரியம், 2. சன்மார்க்க சித்தி யார், 3. சிவாச்சிரமத் தெளிவு, 4. சித்தாந்தப்பஃ ருடை, 5. சித்தாந்த சிகாமணி, 6. உபாயநிட்டை வெண்பா, 7. நிட்டைவிளக்கம், 8. உபதேசவெண்பா, 9. அதிசயமாலே, 10. நமசிவாயமாலே என்றவை பத்தும்; 11. ஸ்ரீ தட்சிணமூர்த்திதேசிகர் தசகாரியம், 12. உபதேசப்பஃ ரெடை என்ற இரண்டும்; 13. ஸ்ரீ சுவாமி நாததேசிகர் தசகாரியம் ஒன்றும்; 14. ஸ்ரீ பேரூர் வேலப்பதேசிகர் பஞ்சாக்கரப் பஃ ரெடை ஒன்றும்

இங்குக் கூறப்பட்டவற்ருல், சித்தாந்த சைவநெறி யான து 14+14=இருபத்தெட்டு நூல்களால் கூறப் படுதல் தெரியலாம். சிறப்புள்ள சைவாகமங்கள் 28. அவை வடிவுகொண்டன இந்த இருபத்தெட்டும் என்றல் தவருகாது என்க. வடமொழி ஆகமங்கள் இருபத்தெட்டிணேயும் ஓதுவதாலாய பயண இந்த இரு பத்தெட்டு நூல்களேயும் ஓதுவதலை் ஐயமின்றி எய்தக் கூடும். எவ்வாற்ருனும் நமக்கு வேண்டுவது ஞானம். அதணே இந்த இருபானெட்டுச் சாத்திரங்களேயும் ஓதித் தெளிவதலை் எளிதில் அடையப்பெற்று, எடுத்துள்ள இப்பேறப்பிலேயே பேரின்ப வாய்ப்புக்கு வழிகோலி விடுதல் ஒல்லும்.

8

இனி, மெய்கண்ட சாத்திரங்கணே இயற்றியருளிய ஆசிரியர்கணே நாம் அறிதல் நன்கும். இவ்வாசிரியர் வரலாறுகணே அவ்வந்நூல்களின்முன் உள்ள வரலாறு களால் தெரியலாம். இங்குத் தொகுப்பாக ஆசிரியர் களின் திருப்பெயர்கண மட்டில் அறிதல் சாலும்.

திருவியலூர் உய்யவந்ததேவநாயஞர் அருளியது 1. திருவுந்தியார்; திருக்கடவூர் உய்யவந்ததேவநாய ஞர் அருளியது 2. திருக்களிற்றுப்படியார்; மெய்கண்ட தேவநாயஞர் அருளியது 3. சிவஞானபோதம்; அருணந்திதேவ நாயஞர் அருளியன 4. சிவஞானசித்தியார், 5. இருபா இருபஃது; மனவாசகங்கடந்த நாயஞர் அருளியது 6. உண்மைவிளக்கம்; உமாபதிதேவ நாயஞர் அருளியன 7. சிவப்பிரகாசம்; 8. திருவருட்பயன், 9. விஞவெண்பா, 10. போற்றிப்பஃருடை, 11. தொடிக்கவி, 12. உண்மைநெறி விளக்கம், 13. தெஞ்சுவிடுதூது, 14. சங்கற்பதிராகரணம்.

மேலே தரப்பட்ட பட்டியலினின்றும் நாம் மெய் கண்ட சாத்திரங்கள் பதிஞன்கையும் அவற்றின் ஆசிரி யர்கள் பெயருடன் அறியலாம். இந்தப் பதிஞன்கு நூல்களில் எட்டு நூல்கள் ஸ்ரீ உமாபதிதேவ நாயஞ ரால் இயற்றப்பட்டுள்ளன. அவை, சிவப்பிரகாசம் முதல் சங்கற்பநிராகரணம் வரையான எட்டும் ஆம். இந்த எட்டு நூல்களுக்கும் தொகுப்பாய்ச் 'சித்தாந்த அஷ்டகம்' என்றும் பெயர் உண்டு. இந்த எட்டு நூல் கணயும் முறை தெரிந்து அறிந்துகொண்டாலும் சித் தாந்த சைவசமயக் கொள்கைகணே நன்கு அறியலாகும். பொதுவாக நோக்கின், சிவஞானபோதம் - சிவஞான சித்தியார் - சிவப்பிரகாசம் என்கிற மூன்று சாத்திரங் கணயும் படிப்படியாகக் கற்பது சிறந்தமுறை ஆகும்.

சிவப்பிரகாசம் சார்பு நூலாதலின் முதலில் அதணே நன்கு கற்றறி ந்தபிறகு, சிவஞானசித்தியாரைக் கற்றறி தல்வேண்டும். அப்பால் சிவஞானபோதத்தை அமைதி யாக ஓதியறிந்திடல் உகந்தமுறை ஆகும். இந்த வழி யில் கற்பதால் சித்தாந்தக் கொள்கையைத் தெளிவுற அறியக்கூடும். அதன்பின் ஏணய பதிஞெரு சாத்திர நூல்கணேயும் முறையாக அறிதல் நன்ருகும்.

சாத்திர நூல்க2ளக் கற்போர் எவரும் அவற்றை நன்கு அறிந்த பெரியோர்கள் - அறிஞர்கள் - முனிவர் . களிடம் பாடம் கேட்டறிதல் தக்கது. தாமே கற்பதால், விளங்கப்பெருமை - நுணுக்கம் தெரியாமை, விபரீத உணர்ச்சிமுதலான குறைபாடுகள் உண்டாகி உண்மை அறிவைக் கு‰த்திட நேரிடும். இவ்வகையில் சாத்திரக் கல்வியறிவும் கேள்வியறிவும் பெற்றபின்னர்ச் சமய முதலான தீக்கைகளேயும் அனுபவ உபதேசங்களேயும், பஞ்சாக்கரத்தை ஓதுமுறையையும், நிற்குமுறையையும் காட்டும் நெறியில் தெரிந்து சிந்தித்தும், சற்குரு தெளிந்தும், நிட்டைகூடியும் ஒழுகுதலே உண்மை யாகப் பேரின்பமுறுதற்கும் இம்மையில் உண்மைச் சீவன்முத்தராகி வாழ்தற்கும் சாலச்சிறந்த வழியாகும். சதாசாரியருடைய திருவருளிலும், திருவருட்சத்தியின் கருணேயிலும், சிவத்தின் பேரருளிலும் இம்மை முதலே தினேத்து இன்புறுதற்கு முறையான சிறந்த படிமுறை களாகப் பெரியோர்களாலும், வேதசாத்திரங்களாலும்,

O

புராண இதிகாசங்களாலும் வகுக்கப்பட்டுள்ள நெறி கள் இவை. இவற்றைக் கடைப்பிடிக்கமாட்டாமை நம் அறியாமை ஆகும். இவ்வறியாமையைப் போக்கு தற் கண், உலகாயத விஞ்ஞான நூல்களும் சாமானியர் நூல்களும் பயன்பட மாட்டா. இறையருள் பெற்ற மெய்ஞ்ஞானியர் இயற்றி அளித்துள்ள சாத்திரநூல் களே பயன்படுவன.

Ą,

இம்முகவுரைக்குரிய சாத்திர நூல் சிவப்பிரகாசம் என்பது முன்னரே கிளத்தப்பட்டது. இதணே நம்ம ஞேர்க்கு உதவிய பெரியார், ஸ்ரீ உமாபதிதேவ நாய ஞர் ஆவர். இவரது வரலாற்றிண இவ்வாதீனத்து 65 அல்லது 214 ஆவது வெளியீடுகளால் அறியலா கும். ஸ்ரீ உமாபதிதேவ நாயஞர் என்பவர், புறச்சந் தான குரவர் நால்வரில் ஒருவர் ஆவர். முள்ளிச் செடிக்குக்கூட முத்திகொடுத்த தெய்வத்தன்மை வாய்ந் தவர் இவர் ஆதலால், இவரது நூல்கணக் கற்பதஞல் முத்திவிணயும் என்பதில் ஐயம் நொய்யளவுமில்ணே.

சித்தாந்த அஷ்டகம் எனப்படும் சாத்திரநூல்கள் எட்டிணே இயற்றியருளிய இவ்வாசிரியர், வேறு சிறந்த நூல்கள் சிலவும் செய்துள்ளார். அவை கோயிற் புராணம், திருத்தொண்டர் புராணசாரம், திருமுறை கண்டபுராணம், சேக்கிழார் புராணம், திருப்பதிக் கோவை, திருப்பதிகக்கோவை, வடமொழியில் பௌஷ் கராகமவிருத்தி முதலனவாகும். இவைகளே ஓதுவத ஞலும் சித்தாந்த சைவமுறைகளே அறியலாகும்.

இந்தச் சிவப்பிரகாசநூல், முன்ணயவற்றின் சார்பு நூலாகச் சமைக்கப்பட்டதாகும். ''இருவர் நூற்கும் ஒரு சிறை தொடங்கித் திரிபு வேறுடையது புடை நூ லாகும்'' என்பது சார்பு நூலின் இயல்பு உணர்த்தும் இலக்கணமாம். இந்நூலாசிரியர், இந்நூலிணச் சிவ ஞானபோதத்தையும் - சிவஞானசித்தியாரையும் தமது குருவீன் திருவருளால் அறிந்துகொண்டு, தாமும் நன்கு ஆராய்ந்தும் சிந்தித்தும் தெளிந்தும், தெய்வத் திருவருள் விளக்கியருளச் சிவாகமங்களுக்கு உகந்த முறையில் ஆக்கியுள்ளார். இதணே இந்நூலின் நூல் மரபுரைக்கும் பகுதியால் நாம் தெரிதல்கூடும்.

இந்நூல் நூறு திருவிருத்தங்க‱க்கொண்டது. போதத்தாலும் சித்தியாலும் ஏற்படும் சிவஞானத்தால் சிவம் இங்ஙனம் பிரகாசிக்கும் என்பதை இந்தத் திரு விருத்தங்கள் தெளிவிக்கின்றன. இந்த நூறு திரு விருத்தங்களும் ஐம்பது ஐம்பதுகொண்ட பொதுவும் உண்மையுமான இரண்டு பிரிவுகளாக வகுக்கப்பட் முப்பொருள் இலக்கணத்தைப் பொதுப் டுள்ளன. ஆன்ம இலக்கணம் முதலாக ஒன்பது பிரிவு புகலும். பொருள்களே உண்மைப்பிரிவு உரைக்கிறது. மற்றும், பொதுப்பிரிவு ஓரதிகாரத்தாலும், உண்மைப் பிரிவு ஒன்பது அதிகாரத்தாலும் ஆகப் பத்து அதிகாரங் களால் இந்நூல் சிவம் பிரகாசித்த‰ உணர்த்தும் பெருமைவாய் ந்துள்ள து.

இந்நூலின் முதற்செய்யுள் விநாயகப்பெருமாணேத் துதிப்பதாக உள்ளது. இதணே அடுத்துநிற்கும் பன் னிரண்டு செய்யுட்கள் மங்கல வாழ்த்துப்பகுதி எனப் படுவதாகும். இதற்கான விரிவுக்கட்டுரை இவ்வாதி னத்து 143-ஆம் வெளியீடாக வழங்கப்பட்டது.

பொது அதிகாரம் 58 திருவிருத்தங்களே உடையது. அவற்றுள் ஆறு திருவிருத்தங்கள், சிவஞான போதம் – சித்தியார்களின் முதற்சூத்திரக் கருத்துக் கணேத் தழுவியவை ஆகும். அடுத்த முப்பத்திரண்டு திருவிருத்தங்கள் இரண்டாம் சூத்திரக் கருத்துக்களே வித்தரிப்பனவாகும். இவ்வளவும் பொது அதிகாரம் புகலுவதாம்.

இனி, உண்மை அதிகாரம் 50 திருவிருத்தங்களேக் கொண்டது. மூன்ரும் சூத்திரம் முதல் பன்னிரண்டாம் சூத்திரம்வரை உள்ள பத்துச் சூத்திரச் செய்திகளே இவை கூறுவன ஆகும். உண்மை அதிகாரத்துத் திரு விருத்தங்கள் ஐம்பதினுக்கும் சூத்திரப்படி அடைவு இங்கே தரப்படுதல் காணலாம்.

S

Q

மூன்ரும் சூத்திரச் செய்திக‰ எட்டுத் திருவிருத் தங்கள் இயம்புகின்றன. இவ்விருத்தங்கள் பெரும்பான் மையும் ஆன்மாவைப்பற்றிய கருத்துக்கணக் கழறுவன வாகும் என்னலாம்.

இனி, நான்காம் சூத்திரச் செய்திகளான அவத்தை கள்பற்றி மூன்று திருவிருத்தங்கள் பேசுகின்றன.

ஐந்தாம் சூத்திரம் கூறும் 'அறிவிக்க அறிதல்' பற்றி ஐந்து திருவிருத்தங்கள் அறைவனவாம்.

ஆரும் சூத்திரத்தின் ஞானமறியுமுறைமையை 68 என்னும் எண்ணுள்ள ஒரே திருவிருத்தம் ஓதுகிறது.

ஏழாம் சூத்திரம் சூசிப்பிக்கும் ஆசாரியனுதவியை இரண்டு திருவிருத்தங்கள் எடுத்துரைக்கின்றன.

எட்டாம் சூத்திரச் செய்தியாகிய திருவருள்து‱ர, ஐந்து திருவிருத்தங்களால் அறிவுறுத்தப்படுகின்றது.

ஓன்பதாம் சூத்திரக் கருத்தான ஆன்ம சுத்தி பற்றிய செய்திகள் நான்குதிருவிருத்தங்களால் நவிலப் படுகின்றன.

பத்தாம் சூத்திரச் செய்திகளே - ஆன்மா சிவத்தை அடைந்து அனுபவிக்கும்முறைமைகளே - பதின்மூன்று திருவிருத்தங்கள் பகருகின்றன. பதிஞென்ரும் சூத்திரச் செய்தியாகிய சீவன் முத்தரியல்புகள், ஐந்து திருவிருத்தங்களால் கூறப் படுகின்றன.

பன்னிரண்டாம் சூத்திரச் செய்தியாகிய ஞானத் துச் சரியைப்பொருள், மூன்று திருவிருத்தங்களால் மொழியப்படுகின்றது.

இப்படியாக உண்மையதிகாரமானது சிவஞான போதத்தின் மூன்ரும் சூத்திரம் முதலாகப் பன்னிரண் டாம் சூத்திரம் இறுதியாக உள்ள செய்திகணேயெல் லாம் செப்புகின்றது என்னலாம். ஆதலிஞல்தான், இவ்விருத்தப் பொருள்களேயும், சித்தியார்ப் பொருள் களேயும் ஓதியறிந்த பிறகு சிவஞானபோதசாத்திரம் பயிலத்தக்கதாகும் என்னலாம்.

இந்தச் சிவப்பிரகாசம் எனப்படும் சாத்திரத்துக்கு இவ்வாதீனத்து மகாசந்நிதானம் ஸ்ரீவேலப்பபண்டார மும், அவர்களுடைய மாணவர் ஸ்ரீ நமச்சிவாயத் தம்பிரானும் உரை வகுத்திருந்தனரெனக் கூறுகின்ற னர். ஆனல் இன்னமும் கைக்கு எட்டவில்ஜே என்பர்.

மதுரைச் சிவப்பிரகாசர் என்பவர், இச்சாத்திர நூலுக்கு மிகவும் விரிவான உரை வகுத்துள்ளார். அவ்வுரையில் செய்யுள்தோறும் காவை - அம்பல வாணத்தம்பிராஞர் இந்நூற் கருத்தாகச் செய்துள்ள குறள்வெண்பா ஒரு நூற்றினே ஒவ்வொரு குறளாகத் தரப்பட்டிருத்தல் காணலாம். மற்றும், இந்நூலுக்குச் சிறப்புடையோர்களாகிய பலர், தம்பிரான்மார்களும் பொழிப்புரை வரைந்தளித்துள்ளனர் என்பர். ஆஞல் மதுரைச் சிவப்பிரகாசர் இயற்றியருளிய உரையானது விரிவு, நுட்பம், அகலம்கொண்ட பேருரை ஆகும். இவ்வுரை ஏறக்குறைய 477 ஆண்டுகட்கு முன்னர் இயற்றப்பட்டதென்ப. இந்த உரை இவ்வாதீனத்தின் 212, 214 எண்களுள்ள வெளியீடுகளாக 1966ல் இரண்டு பிரிவுடையதாக வெளியீடப்பட்டவை ஆகும்.

மற்றும், இந்தச் சிவப்பிரகாசநூலுக்கு இலக் கணம் ஸ்ரீ சிதம்பரநாத முனிவர் என்பாரும் ஓர் உரை இயற்றியுள்ளனர். இந்த உரை 1953ல் இவ்வாதீனத் தின் 65 ஆவது வெளியீடாக முன்னரே வழங்கப் பட்டுள்ளது. இந்த உரை கி. பி. 1772க்கு முந்தியது எனப்படுகின்றது. மதுரைச் சிவப்பிரகாசர் உரை யிலே உள்ள சிற்சில இடங்களே இவ்வுரை சீர்திருத்தம் செய்து கூறுகின்றதாகும் என்ப. இந்த ஸ்ரீ சிதம்பரநாத முனிவர், இந்த ஆதீனத்துத் திராவிடமாபாடிய கருத்த ராய ஸ்ரீ மாதவச் சிவஞான யோகிகளின் பன்னிரு மாணவர்களுள் ஒருவராவர். திருப்பாதிரிப்புலியூர்ப் புராணமும் இவர் இயற்றியதாகும்.

இங்ஙனம் இச்சிவப்பிரகாச நூலானது, பற்பல பெரியோர்களால் உரை வகுக்கப்பட்டுள்ளமையால் மிகவும் சிறந்ததென்பது தெரியலாம். இவ்வுரைகள் எல்லாம் இருக்கவும், இவ்வாதீனத்துத் தற்போது எழுந்தருளியுள்ள 21-ஆவது குருமகா சந்நிதானம் ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ சுப்பிரமணியதேசிகபரமாசாரிய கவாமிகள் எளியேண இந்நூலின்கண்ணும், உரைகளின் பக்க லும் ஈடுபடுத்தும் திருவுள்ளந்தாங்கி இந்நூலுக்கு எளிய விரிவுக்கட்டுரை எழுதுமாறு திருவருளாணே பிறப்பித்தமையால், 'சிவப்பிரகாசம் - சீர்மைக்கட்டுரை' என்னும் பெயரால் இதுகாறும் பொது அதிகாரத்துக்கு மூன்று பகுதிகளாக விரிவுரை எழுதி வெளியிடப் பட்டது. இப்போது அத்திருவருளாணேயின் வழியே நின்று உண்மையதிகாரத்தில் மூன்ரும் சூத்திரப்பகு திக்கு விரிவுரை காணப்படுகின்றது.

இங்ஙனம், சமயஞானம் சற்றும் அற்ற அடியேணேச் சித்தாந்தப் பெருந்தேக்கத்திலே பிறவிவெப்பம் தீரு மாறு மூழ்கித் திணக்கச்செய்யும் திருவருண இதயத்தே கொண்டு ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ மகாசந்நிதானம் அவர்களுடைய திருவடிமலர்களேச் சிரத்தே வகித்து வணங்குகிறேன். வாழ்க வையகம்!

கட்டுரையாசிரியன்.

#### சிவமயம் திருச்சிற்றம்பலம்

## சிவப்பிரகாசம் – சீர்மைக்கட்டுரை

# உண்மையதிகாரம் - மூன்ரும் சூத்திரம் ஆன்ம இலக்கணம்

### 1. உண்மையதிகாரத்தின் இயல்முறைமை

இங்(கு) இவை பொது இயம்பும் என்பர்கள்; இதன்மேல் ஆன்மாத், தங்கிய அஞ்ச வத்தை, தன்உண்மை உணர்த்தும் தன்மை, பொங்(கு)ஒளி ஞான வாய்மை, அதன்பயன், புனிதன் நாமம், அங்(கு)அதின் அணே ந்தோர் தன்மை அறைகுவன் அருளி னுலே.

### பொழிப்புரை

இதன்முன் பொது அதிகாரத்திலே சொல்லிப் போந்த ஐம்பது செய்யுட்களும் - முப்பொருள்களின் இலக்கணத்தைப் பொதுவாகப் பொழிப்பும் அகலமு மாகச் சொல்லுவதனுலே பொது என்று சொல்லப் படும் என்பர் அறிவுடையோர்; இதற்கு மேலான உண்மை என்று வகுக்கப்படும் ஐம்பதிலும் - ஆன்ம இலக்கணம், பொருந்தப்பட்ட ஐந்து அவத்தைகள், சிவன் உள்ளேநின்று கருவிகீனக்கூட்டி ஆன்மாவி னுடைய உண்மை உணர்த்தும் முறைமை, (உண்மை —சிற்சத்தி) ஒளிநிறைந்த சிவனுடைய ஞானத்தின் உண்மை, அந்தச் சிவஞானத்தால் உண்டாகிய ஆன்மதரிசனம் ஆன்மசுத்தி ஆன்ம இலாபம் என்கிற மூன்றுவகையான பயன், நின்மலனுடைய திருநாம மாகிய ஐந்தெழுத்தருள்நிலே, அந்த உண்மையிலே அணேந்தோருடைய இயல்பு ஆகிய இந்த ஏழுவகை கீனயும் சிவானுக்கிரகத்தாலே சொல்லுவேன்.

முப்பொருள்களின் நுட்பமும், சம்பிரதாயக்கிரம மும் சொல்லப்படுதலால் இப்பகுதி உண்மையதிகார மெனப்படும். பயன் மூவகையாகலின் இரண்டினேக் கூட்டித் தொகை ஒன்பது என்பர் சிலர்.

#### தொடக்கவுரையும் விளக்கவுரையும்

உலகில் வளம்பட வேண்டாதார் யாரும் இலர். அவரவரும் தத்தம் அறிவுத் தரத்திற்குத் தக்கவாறு தமக்கு வேண்டும் வளம் இன்னது எனத்தேர்க்து அதற்கேற்பவாழ்க்கையை வகுத்துக்கொள்கின்றனர். மானிடசமுதாயமாகிய ஓரினத்தைச் சேர்க்தவர்களா கிய நாம் ஒரேவிதமான உன்னதமுள்ள வளத்தையே நாடி அடையவேண்டியவர்கள் ஆவோம். கட்புலனுல் காணமுடியாத ஏதோ ஓர் உயர்க்தபொருளின் படைப் பால் நாம் இவ்வுலகில் வக்துள்ளோம். நமது வரவின் மூலத்தை நம்மால் தெரிக்துகொள்ள முடியவில்லே. ஞானிகள் பலர், இவ்வித மூலத்தை இன்னது என ஆராய்க்து பென்வகைக் கோணங்களிலும் ஆராய்க்து) ஒரேமாதிரியான முடிபுக்கு வக்துள்ளனர். இந்தவித மாகத்தேறப்பட்ட அம்முடிக்தபொருளியே 'கடவுள்'

என யாவரும் கூறலாயினர். ஆகவே, இந்த ஒரே பொருளால் - அதன் துணேயால் - இவ்வுலகினே இடமா கக்கொண்டுள்ள நாம் அனேவரும் உடன்பிறப்பாளர் கள் ஆகிரேம். ஆண் × பெண் என்கிற உடம்பு வேறு பாட்டால் அமையும் இந்த இரண்டு விதங்களேயல் லாமல் வேறு எவ்வித வேறுபாடுகளேயும் நாம் கருதவேண்டுவதில்லே. அவ்வாறின்றி, வேறுபாடு கருது தல் நம்முடைய அறிவுத்தரத்தின் ஏற்றத்தாழ்வையே காட்டுவதாகும்.

இவ்வேற்றத்தாழ்வினுல் மூலப்பொருள் எவ்வித மாறபாடும் எய்தாது. வட்டம் எவ்வளவு பெரிதா யினும், சிறிதாயினும் அவ்வட்டத்தின் ஒருவிளிம்பி லிருந்து குறுக்காக நேரே எதிர்விளிம்பிற்குச் செல்ப வன் எவனும் அவ்வட்டத்தின் மையத்தைக் கடந்தே தீருவான். கேர்க்குறுக்காகச் செல்லாதவன் வட்டத் தின் உள் இருக்கும் எண்ணற்ற மையங்களின் மூல மாக அவ்வட்டத்தின் பிறிதொரு விளிம்பை அடைந் திடுவான். வட்டத்தின் சரியான மையம் எப்போதும் ஒன்ருகத்தான் இருக்கும்; பல ஆக இராது. இதரவித மான மையங்கள் பலவாக இருப்பது இயல்பே. வித மையங்கட்கு அளவே இல்ஃ. எனவே, எவ்வித ஆதலின், சட வட்டத்தின் மூலமும் ஒன்றே ஆகும். ்மும் சித்துமாகிய எல்லாப்பொருள்களின் மூலமும் ஒன்றேயாக இருத்தல் உண்மையே. இந்த உண்மை மூலத்தை அறிவதற்கும் அடைவதற்குமே நாம் யாத் திரை செய்கிரேம்; செய்துகொண்டேயிருக்கிரேம்.

உண்மைமூலமெனப்படும் ஒன்றைக் கண்டறிக் தடைந்தபிறகு யாத்திரை நின்றுவிடும், உண்மைமூலம்

9.

எனப்படும் இதணேடோக்கி நாம் செய்துகொண்டிருப் பது, 'தலயாத்திரை' போல்வது ஆகும். இந்த யாத் திரைக்காரர்கட்கெல்லாம் கோக்கம் ஒன்றே. கோக் கத்தாலும் முயற்சியாலும் ஒன் றபட்டுள்ள வர்களாகிய நம்முள் வேறுபாடு இருத்தல் இயல்பாக<u>ாது</u>. பாடு ஏற்பட்டால் நாம் யாத்திரைப்பாதையில் வழி தவறி உண்மைமூலமல்லாத பலப்பல மையங்களே ட் அடைந்தடைந்து நிணேபெருமல் சுழலுமாறு **நே**ரிடும். இந்தச்சுழற்சிப்பாதை அழற்சிபயப்பதாகும். உண்மை மூலத்துக்குச் செல்லும் தலயாத்திரைப் பாதையில் ஆத்திகம் - நாத்திகம் - மதம் - இனம் - இடம் - ரிறம் – மொழி - மௌனம் - இல்லறம் - துறவறம் - அதிகாரம்-அடிமை - கல்வி - கல்லாமை - அறிவு - அறிவின்மை முதலான எவ்விதத்தடையும் இல்லே. இங்ஙனம் இட ரேதும் இல்லாத இவ்வினியபாதையில் நாம் யாவரும் தாயும் சேயும் போலவும், சகோதரன் சகோதரி போல வும் சென்றுசென்று ஒருவரையொருவர் ஒன்று கூடிச்சந்தித்து உண்மைமூலத்தைக் கண்டு அமைதி யுறல் வேண்டும். இதுபற்றிய ஆன்ரூர் வாசகம் ஒன்றையும் ஈங்கே அறிதல்நன்ரும். அவ்வாசகப்பகுதி வருமாறு :-

"We must meet.....as pilgrims who set out to find god......Man must meet man, nation must meet nation as brothers and sisters as children of God"

இவ்வாசகத்தின் உண்மை மனித குலத்துக்கே பொதுமை வாய்ர்ததாகும். மதங்கள் என்னும் பெய ருடையவை யாவும் இப்பொதுமைக்காகவே செயல்

ஆற்றிவருகின்றன. அன்றியும், இந்தப்பொதுமைக்குத் தெளிவான வழியினே அறிவுறுத்தற்பொருட்டு மதத் தாபனங்களேயும், சமயநூல்களேயும் எண்ணிலவாகத் தோன்றதொட்டே ஆன்ரேர்கள் அமைத்துள்ளனர்.

இத்தகைய தாபனங்களேயும் நூல்களேயும் டூறையக் கொண்டுள்ளது நம் பாரதநாட்டின் தென்னகம். தாபனங்களும் நூல்களும் தென்னுட்டுக்கே சிறப்பு உடையவை எனினும், கூர்ந்துகோக்குவோர்க்கு உல கில் உள்ள எந்நாட்டுக்கும் இவை பொதுவானவை என்பது புலப்படும். இதுபற்றியே, ''தென்னுடுடைய போற்றி; எந்நாட்டவர்க்கும் இறைவா சிவனே என அறிவு நிரம்பிய அண்ணலார் கூறி போற்றி " வைத்துள்ளார். இவ்வாசகத்தில் கடவுடேக் குறிக்கும் சொற்கள் இரண்டு உள. அவை, சிவன் என்பதும், இறைவன் என்பதுமாகும். இவை இரண்டும் பொரு ால் ஒன்றே. ஆதலால், சிவன் என்னும் பெயரால் இறைவனே வழிபடுவோர் பொதுமையறத்தின் வேறு பட்டவர் அல்லர் என்பது தெளியப்படும். எனவே, சைவசமயமும், அந்தச் சமயத்து நூல்களும் அணவர்க் கும் பொதுவாம் என்றல் பொய்யாகாது. உலகமக்கள் யாவருமே, இச்சமயத்துறை நூல்களே ஓதலாம்; பயன் பெறலாம்.

இம்முறையில் தென்னகத்தின் கண்ணெனத் திகழும் திருவாவடுதுறை ஆதீனம் படைத்துள்ள சமயச்சார்புடைய சாத்திர நூல்கள் யாவும் யாவராலும் கற்கத்தக்கன என்னலாம். இந்நூல்கள் 'மெய்கண்ட சாத்திரம்' என வழங்குகின்றனர். இவற்றின் எண் ணிக்கை பதிஞன்கு. இவற்றின்ஒருபகுதியே 'சித்தாந்த

அட்டகம்' எனப்படும் நூல்கள். இவ்வெட்டுத் திறம் படைத்த நூல்களில் ஒன்றே 'சிவப்பிரகாசம்' எனும் பெயருடையது. எட்டுக்குணம் இயைந்தவன் சிவன்-இறைவன். மெய்கண்ட சாத்திரத்தின் எட்டுத்திறங்களே எடுத்துக்காட்டுவன சித்தாந்த அட்டகம். நிறைந்த ஞானத்தைப் பயப்பது சிவத்தின் திருவடி. அவ்வாறே சித்தாந்த அட்டகத்தின் ஒன்ருகிய சிவப்பிரகாசம் சிவஞானத்தை அறிவிப்பதாகும். பாசகீக்கமும் சிவப் பேறுமான இரண்டாக இலகுவது சிவஞானம். அங்ங னமே பொதுவும் உண்மையுமாகிய இரண்டு பகுதிய தாக விளங்குவது சிவப்பிரகாசநூல். ஆகலின் இறைப் பொருளின் இருதிருவடிகளே நிகர்ப்பன இவ்விருபகுப் புக்களும் என்க.

இறை திருவடிகளேப் பற்றிக்கிடர்தே உயிர்கள் பிறப்பில்லாப் பெருவாழ்வும் பேரின்பமும் பெற்ருதல் வேண்டுமென்றல் ஒருதல்ல. அவ்வாறே பேராஇயற்கை கிஃயிணப் பெற நயப்போர் யாவரே ஆயினும் அவர் கள், வேறுபாட்டுணர்வுகளே விட்டொழித்து நடுவு கிஃயில் கின்று இந்தச் சிவப்பிரகாசநூலின் பொதுவும் உண்மையுமாகிய பகுதிப் பொருள்களேக் கற்றறிதல் வேண்டத்தக்கதாகும். இறை திருவடிகளேச் சார்ந்தே சாக்காடு அறப்பெறல் வேண்டும் என்பதை நீதிநூற் பேராசிரியராம் இருவள்ளுவரும் கடவுள் வாழ்த்து அதிகாரத்தே ஏழிடங்களில் எடுத்துரைத்தலினின்றும் எவரும் அறியலாகும். சிவப்பிரகாசம் எனப்படும் இந் நூலிலும் மங்கலவாழ்த்துப்பகுதியுள் ரிட்கள சிவச் செயல் செப்பும் நடராஜர் துதியிலே 1. ஒளியாயிருத் தல், 2. ஞானமூர்த்தியாயிருத்தல், 3. உமை காண இருத்தல், 4. இதழிமுதலன சடையில்வைத்திருத்தல்,

5. பவம் நீக்கல், 6. இமையோர் துதிசெய்ய இருத்தல்,
7. மன்றுள் சிருத்தம்செய்தல் ஆகிய ஏழு செய்திகள் கூறித் தாள்களேப் போற்றல்செய்யவேண்டும் என்று உரைக்கப்பட்டிருத்தல் காணலாம்.

இனி, இந்நூலின் பொது அதிகாரச்செய்தியானது, சிவஞானபோத நூலின் முதல் இரண்டு சூத்திரப் பொருள்களேப் போதிக்கின்றது. இவ்விரு சூத்திரப் பொருள்களின் விளக்கக்கட்டுரை, இவ்வாதீனத்து 143, 153, 170 எண்களுள்ள வெளியீடுகளில் தரப்பட் டிருத்தல் காணலாம்.

பொது அதிகாரத்தின் அடுத்துள்ளது உண்மை அதிகாரப்பகுதி. இதனில் மூன்ரும் சூத்திரம் முதல் பன்னிரண்டாம்சூத்திரம் வரையிலான பத்துச்சூத்திரங் களின் பொருள்கள் ஐம்பது திருவிருத்தங்களால் புகலப்பட்டுள. நாற்பத்தைந்து பகுப்புகளேக் கொண்டுள இவ்வைம்பது திருவிருத்தச் செய்திகளும். இந்த ஐம்பது திருவிருத்தச் செய்திகளும். இந்த ஐம்பது திருவிருத்தச் செய்திகளே செய்யுள்வாரியாக இந்தக் கட்டுரை நூலில் விளக்கப்படுவன.

மேலே உள்ள உண்மை அதிகாரத்து முதற்செய் யுளாகிய இதனில், இவ்வதிகாரம் இயம்பப்புகும் பொருள்கள் இன்னின்னவை என்று தொகுத்துரைக் கப்படுகின்றது. மேலும், இதுகாறும் கூறப்பட்டன பொது அதிகாரப் பொருள்களாகும் என்பது சிண் வுறுத்தப்படுகின்றது.

இனி, இப்பாடற்பகுப்புக்கணத் தனித்தனி இன் னின்னவை எனப் பேசுவோம். பாடற்பொழிப்புரை மேலேதரப்பட்டது.

ø

#### இங்கிவை பொது இயம்பும் என்பர்கள் :

ஒவ்வொரு பொருளுக்கும் பொது எனவும் சிறப்பு இருவித இயல்புகள் உண்டு. இல்ஃயா? உண்டாயின் அப்பொருளின் பொதுத்தன்மை யாது? இல்லேயாயின் ஏன் இல்லே? இவற்றைத் தருக்கமுறையிலும் சாமானிய முறையி னும் கூறிச் சித்தாந்தப்படுத்துவது பொது இயல்பின் இலக்கணமாகும். இனி, அப்பொருளின் வெளிப்படை உண்மையை அறிந்த அளவோடுநெல்லாமல், அப்பொரு ளின் உட்பண்பு எனப்படும் மாரு இயற்கையின ஆராய்ந்து அவ்வாராய்ச்சிக்கேற்ப அந்தப் பொருண அனுபவித்துப் பயன்கொள்ளுமுறையைச் சித்தாந்தப் படுத்துவது சிறப்பியல்பின் இலக்கணம் ஆகும். தார்தத்துக்கு இவ்விருவகையும் இன்றியமையாதன வாம். இந்த முறையில், சிவப்பிரகாசநூலில் இதன் ஆசிரியார், பதி - பசு - பாசம் என்னும் முப்பொருள் களும் உள்பொருள்களா? இல்பொருள்களா? என் பதை நூலின் முதல் ஐம்பதுசெய்யுட்களால் ஆய்க்து, இம்மூன்றும் உள்பொருள்களே எனச் சித்தார்தம் செய்யலுற்ருர். மனித்தப்பிறப்பை அடைந்துள்ள நமது பெத்தரிலேக்கு இப்பொதுஅறிவு தேவைப்படுவ தாகும். மேலே கூறப்பட்ட முப்பொருள்க‰யும் இல்பொருள் என்பாரும் உலகில் உளர். அவர்களேயும் து பொதுமைகூறி ஓரளவு உண்மையறியச்செய்தல்முறை மையாதலின், பொது அதிகாரம் முதற்கண் கூறப் படலாயிற்று. ஆன்மாக்கள் மலத்துட்பட்டுள்ளன. ஆகலின் அவைகட்கு வேண்டுவது மலநீக்கமே. இச் செய**ே ஆன்மாக்கள் தாமாகவே செய்துகொள்**ளு கின்றவன்மை உடையன அல்ல. ஆதலால் மலிக்கம்

9.

3

செய்தலில் யாரேனும் மலமற்ற ஒருவர் உதவவேண்டி உள்ளது. மலமற்ற ஒருவர் கடவுளே. அவர், ஆன் மாக்களுக்கு மலபரிபாகம் வருவித்தற்காக உலகம் -உடம்பு - துய்ப்பு என்னும் மூன்றுவிதமான காரியங் களேச்செய்வித்து உதவுகிருர். இவ்விஷயங்கள் பெத்த நிலேயுண்மையை உரைப்பன ஆகும். இதுபற்றியே பொதுவுரைத்தல் என்று குறிக்கின்ருர் ஆசிரியர்.

இங்ஙனம் பொதுவும் உண்மையுமாக வகுத்து உரைத்தல், இவ்வாசிரியர்க்கு முன்பே ஞானிகளால் மேற்கொண்டு, வழிவழியாக வரும் மரபாதலின் 'இங் கிவை பொது இயம்பும்' என்றதோடு 'என்பர்கள்' எனவும் சேர்த்துரைப்பாராயினர் ஆசிரியர் எனலாம். எனினும், முதற்செய்யுள் விநாயகக்கடவு‴ே வழுத்து முறை கூறுகின்றது. அப்பால் ிட்கள பரசிவத்தை வணங்குதல்முதலாக அவையடக்கம்வரையில் உள்ள பொருள்களே 12 செய்யுட்கள் செப்புகின்றன. இதன் மேல் முதற்சூத்திரச்செய்திகளே எடுத்துரைப்பனவாக ஆறு செய்யுட்களும், இரண்டாம் சூத்திரச்செய்தி கீள எடுத்துரைப்பனவாக 32 செய்யுட்களும் ஆக ஐம்பது செய்யுட்கள் பொது அதிகாரம் என்னும் . இயம்பும் என்பர்கள்' என்றவரிதெரிவிப்பதாம். இதன் கள் பேசப்படும் என்பதை ஆசிரியர் வரிசையாக இப் பாடனில் தந்துள்ளார். அவை வருமாறு:—

### 1. இதன்மேல் ஆன்மா.....அறைகுவன் :

உலகம் உள்ளது. யாருக்காக? உலகம் தனக் காக இருக்கவேண்டுவதில்ஃல. கடவுட்பொருளுக்கு

a

உலகின் துணே தேவை இல்லே. பின் ஏன் உலகம் இருக்கவேண்டும் என்ற கேள்வி எழத்தான் செய்யும். ஒரு பயன் குறித்தே உலகம் இருத்தல் வேண்டும். அந்தப் பயணத் துய்ப்பது யார்? உலகம் சடம். அது துய்க்காது. கடவுள், வேண்டுதல் வேண்டாமை இல்லான். ஆதலால் அவற்கு உலகப்பயன்ஒருபோதும் வேண்டுவதில்லே. எனவே உலகிகுல் ஆய் பயணத் துய்ப்பதற்கு வேருருபொருள் இருந்தேதீரவேண்டும். அந்தப் பொருளேயே உயிர் அல்லது ஆன்மா என்கி ரும். ஆகவே உலகப்பயனே அனுபவித்தற்குரிய உயிர் உண்டெனக்கொள்ளப்படுதல்உறுதி. இதனுல், ரிமித்த காரணமாகிய கடவுட்பொருள் உண்டு; காரணமாகும் தொடர்பு உடைமை பற்றித் துணேக்காரண முதற் காரணமும் உண்டு; இவற்ருல் வினயும் பயணக்கொள் ளுதேற்குரிய பசுக்கள் - ஆன்மாக்கள் உண்டு என்பது இயல்பாகவே பெறப்படும் என்க !

உயிர், கண்ணுற்காணப்படாமையால் இல்பொருள் எனல் தவரும். சவம் காரியம் செய்வதில்லே. உயி ருள்ள உடம்பு காரியப்படுறது. காரிய கிகழ்ச்சிக்கு உடம்பு காரணமன்று; ஆகவே, காரணமாகிய உயிர் இருந்திடல் வேண்டும் என்னலாம். காரியத்தைக் கொண்டு காரணம் ரிச்சயிக்கப்படுதலே அனுமானப் பிரமாணம் என்பர். முன்பு கூறப்பட்டவாறே, ஆன்மா வும், பொதுவும் சிறப்புமாகிய இருவகை இலக்கணங் களே உடைய பொருளாகும். மற்றும், ஆன்மாவின் உண்மையானது பிரமாணத்தாலும், இலக்கணத்தா லும் உணர்த்தப்படும். புகையால் நெருப்புண்மை அறிதல் பிரமாணமாம். கண்ணில்லாதவனும் அருகில் நெருப்பு இருத்தலே அதன் வெப்பத்தினைல் அறிதல்

ď

இலக்கணமாம். இனி, ஆன்ம இலக்கணம் பற்றிய விவரங்களே ஆசிரியர், இச்செய்யுட்குப் பின்வருகின்ற எட்டுத் திருவிருத்தங்களால் விவரிக்கின்ருர். ஆதலின் அவ்விருத்தங்கள் விளக்கப்படுமிடத்து ஆன்மாவைப் பற்றிய விரிவான செய்திகளே அறியலாகும். சிவஞான போதத்திலும் சித்தியாரிலும் ஆன்ம இலக்கணம் மூன்ரும் சூத்திரத்தில் சொல்லப்படுவது போன்றே, இந்த நூலிலும் மூன்ரும்குத்திரம் சொல்லும் விஷயங் கள் இம் மூன்ரும் பகுதியால் கூறப்படுதல் காணலாம்.

# 2. (உயிர்) தங்கிய ஐந்தவத்தை அறைகுவன் :

ஆன்மாவைப்பற்றி உரைத்த பிறகு அந்த ஆன்மா அறிவு மறைவுபட்டிருந்த நிணமையை யும், பின்னர்ச் சிறிது அறிவு தொழிற்படும் கிலேமை ையயும், முடிவில் அறிவு நிறைவடையும் சுத்தமான நிலேமையையும் உள்ளத்துக்கொண்டவராய், போகிய அறிவுகிலே பெற்றிருந்தமைக்குக் காரணம் அது மலத்தால் மறைப்புண்டிருந்தது என்பதையும் பிறகு அந்த மலமறைப்பு நீங்குவதற்காக ஆன்மா ஐந் தவத்தைப்படுமுறைமையினயும் கூறலுறுவாராயினர். ஆன்மா, வியாபக அறிவிண உடைத்தாயிருத்தல இயல்பாக உடையது. எனினும் மலமறைப்புடைமை யால் அந்த வியாபகம் சுருங்கி இருக்கலாகிறது. மலமறைப்பைக் குறைப்பதற்காக ஆன்மாத் தத்துவ, தாத்துவிக உடம்பைப் பெற்றிடும். தத்துவங்கள் ஆன்மாவுக்குச் சூக்குமமும் காரணமுமாகிய உடம்பா யிருக்கும். தாத்துவிகமானது தூல உடம்பாயிருக்கும். குக்குமதேகம், அருவுடம்பாயிருப்பது; தூலதேகம், உருவுடம்பாயிருப்பது. தத்துவம் என்பது கருவியாம். தாத்துவிகம் என்பது காரியப்பொருளாம். ஆன்மா, தத்துவக்கூட்டக் கருவிகளில் ஒன்றன்று. ஆன்மா, கருவிகளோடுகூடும்; பிரியும். கருவிகளோடு கூடியும், பிறிதொன்றைக் கூடாமலும் உள்ள அறிவின் இருப் பிடமே உயிரின் இருப்பிடமாகும். மலம்நீங்கும்வரை ஆன்மாவுக்குத் தத்துவவடிவம் உண்டு.

ஒருபொருளேச் சுத்தப்படுத்துவதற்குப் பலமுறை கள் உள. பொன்னேச் சுத்தப்படுத்துவதற்குப் பல தடவை புடம்போடப்படுகிறது. உமி, கரி, நெருப்பு, காற்று, குகை முதலிய கருவிகள் துணயாகிக் காரி யப்படுதலால் பொன் சுத்தப்பட்டு மாற்றுயர்வு பெறு கிறது. அவ்வாறே மலமறைப்புற்ற உயிரும் சாக்கிரம், சோப்பனம், சுழுத்தி, துரியம் எனப்படும் கருவிக ளோடுரிற்கும் அவத்தைகளேயும், கருவியில்லாத துரியா தீதமாகிய அவத்தைகளேயும், கருவியில்லாத துரியா தீதமாகிய அவத்தையையும் அடைந்து அடைந்து மலவன்மை மலினப்படப்பெற்றுத் தூய்மை எய்தும். இதன் விவரங்களே ஆசிரியர், பின்னர் வரும் பாடல் களால் விளக்குவர். ஆங்கு விபரம் காண்போமாக!

# தன் உண்மை உணர்த்தும் தன்மை...... அறைகு வன் :

ஆன்மா, கருவிகளோடுகடிக் காரிய அவத்தை அடைந்து தாய்மை எய்தும் என மேல் கூறப்பட்டது. அப்படியானுல், ஆன்மாவானது கருவிகளுடன் தானே கூடுமா? யாரேனும் கூட்டுவிக்கக் கூடுமா? என்ற ஐயம் எழுதல் கூடும். கருவிகளே அறிந்து தானே கூடும் திறமை ஆன்மாவுக்கு அறிவு மறைப்புண்மை யால் இல்லே. தன்னேயே அறியமாட்டாமற் கிடக்கும் ஆன்மாவுக்குக் கருவிகளே அறிந்து கூடும் இயல்பு

Ð,

இல்ல என்பதில் வியப்பு ஏதும் இன்ரும். ஆகவே, ஆன்மாவுக்கு மலத்தை நீக்கி அறிவிக்கும்பொருட்டு மலமற்றவணுகியபெருமான் தத்துவங்களேத் தோற்று வித்தும் கூட்டியும் துணேபுரிகின்ருனுவன். இவ்வுதவி யிணுல்தான், ஆன்மசிற்சத்தியிருப்பு உணரப்படுகின் றது. இந்த விவரமும் அதுபற்றிக் கூறப்படும் விருத் தங்களே விவரிக்குமிடத்துக் கூறப்படும்.

### ஒளிபொங்கு ஞானவாய்மை ... ... அறைகு வன் :

ஆன்மாக்களோ எண்ணில. அவற்றின் தராதரங் களும் கணக்கில. தத்துவக்கூட்டங்களும் அப்படிப் பட்டவையே. இவற்றையெல்லாம் எப்படி அறிந்து தவறில்லாமல் கூட்டியும் பிரித்தும் சிவபெருமாணல் . செயல்புரியமுடியும் என்று நாம் எண்ணக்கூடும். சிவ பெருமான் ஈிறைந்த ஞானமயன். அவனல் அறியப் படாதது எதுவும் இலது. அங்ஙனம் அறிந்து செயல் புரிவதன் சிவபெருமானுக்கு அறிவுக்குறை நேரிடுவ தில்லே. வாயுமண்டலத்துட்பட்டுள்ள உயிர்கள் சுவா சிப்பதனுல் வாயுமண்டலம் வற்றிப்போவது இல்ஃ. கிறைந்த ஞானகிலயத்துட்பட்டிருக்கும் உயிர்கட்கு உதவிபுரிவத்னுல் சிவபெருமானுக்கு ஏதும் குறைவோ மாறுபாடோ ஒருபோதும் உண்டாவதில்‰. கிறைந்த ஞானம் குறைவுபடுவதில்லே என்பதை 'பொங்கு ஒளி ஞானம்' என்றதொடர்காட்டும். அத்தகைய ஞானப் பொருள் என்றும் நீக்கமற நிற்பதாதலின் 'வாய்மை' எனப்பட்டது. ஆகவே, இதுபற்றிக்கூறும் விருத்தங் களால் சிவனுடைய பேரறிவாய் சிற்கும்முறைமை தெரியப்படலாகும் என்க!

# 5. அதன்பயன்.....அறைகுவன்:

மேற்கூறப்பட்டபடி, பேரறிவுப்பொருள் உதவி புரிதலால் என்னபயன் ஆன்மாவுக்கு ஏற்படும் என நாம் கருதக்கூடும். சிவம் இங்ஙனம் துணேபுரிவதனுல் ஆன்மாவுக்குள்ள மலமறைப்பு அகலலுறும். இதன் பயனுகப் பாசஞான பசுஞானங்கள் விலகலுறும். முற்றறிவு எனப்படும் சிவஞானம் விணதலுறும். இவ் வாருன சிவஞானவினவினுல், ஆன்மா, தன்னே - தன் இயல்பிணே - அறியலுறும். . ஆன்மதரிசனம் இதனே என்பர். இதனுல் ஆன்மா மலநீக்கம்பெற்றுத் தூய்மை உறும். இதனே ஆன்மசுத்தி என்பர். இவற்றின்பயணுக ஆன்மா, உண்மைமுத்த வாய்ப்புக்கான சீவன்முத் தீத்திறம் இம்மையிலே வாய்க்கப்பெற்றிடும். இதின ஆன்மலாபம் என்பர். இங்ஙனம் இம்மூன்று நலங் களேயும் நண்ணப்பெறதலே இங்கு அதன்பயன் எனக் குறிக்கப்பட்டது.

# 6. புனிதன் நாமம்.....அறைகுவன் :

இவ்வாறு சிவத்தைச்சார்ந்து முத்திப்பயன் அடை வதே பிறப்பினுலாகிய பயன் என்பதை, நாம் வேதம் -ஆகமம் - சாத்திரம் முதலியவற்ருல் கற்றும், கேட்டும், உபதேசம் பெற்றும், அவ்வழி நின்றும் அறியலாம். ஆனல் வேதாகமங்களாகிய நூல்களே யாவரும் ஓதி அறிதல் எளிதன்று. கற்ரேர், கல்லாதவர் ஆகிய யாவருமே பக்குவியர்களாகிப் பதம்பெறவேண்டும் என்பதே இறைவன் திருவுள்ளம். ஆகையால், வேதா கமங்களேக் கற்ரேரும் கல்லாதோரும் எளிதில் ஓதக் கூடியதான மந்திரமொழி ஒன்று ஞானிகளால் தரப் பட்டுள்ளது. அந்தமந்திரமொழி வேறெதுவும் அன்று.

ø

Ø.

அது மலமிலானுகிய இறைவனுடைய் திருநாமமே ஆகும். சாதாரணமாகவே ஓசைகட்கு வன்மை உள் ளீது. அதிலும், வரன்முறைப்பட்ட<sup>™</sup> வாசகங்கட்கு அறிவைப்பெருக்கும் வன்மை பெரிதும் உண்டு. இது நாத தத்துவத்தின் சிறப்பாம். ஞானம் என்பது அபர ஞானம்×பரஞானம் என இருவகைப்படும், ` வெல்லாம் அபரஞானம் எனப்படும். பரஞானம் என்பது சிவமேயாகும் ஞாஞசாரியரால் பக்குவரில தெரிந்து உபதேசமுகமாக அனுபவமுண்டாக்குகைக் காகத் தரப்படுவதாகும். அபரஞானமென்பது வேத ஆகமங்களே உணர்த்திடும் சொல்லாகும். அளவற்ற வேதாகமங்களின் கருத்துக்களேயெல்லாம் உரைத்தால் அம்மொழி இறைவன் திருநாமமேயாகும். இதுபற்றியே, ''வேதகான்கினும் மெய்ப்பொருளாவது நாதன் நாமம் நமச்சிவாயவே'' எனத் தமிழ்மறை தெளிவுறத் தெரினிக்கின்றது.

இந்த மொழி, பதி - பசு - பாசமெனப்படும் திரி பதார்த்தங்களே கினவுறுத்துகின்றது. மேலும் நாம் அறியவேண்டிய ஐந்து முக்கியமான கருத்துக்க‰ "ஐந்தெழுத்து அருள்<sup>நி</sup>ல்" என்ற அறிவிக்கின்றது. தஃப்பினடியாகத் திருவருட்பயன், உண்மைவிளக்கம் . என்னும் சாத்திரநூல்கள் பஞ்சோக்கரமந்திரம் பற்றிப் பேசுதின்றன. ந**ம்** உய்திக்காக அறிந்தாக மாம் வேண்டியவை 1. அறிவுமறைப்பு, 2. மலமறைப்பு, 3. சிவம், 4. அருள், 5. உயிர் என்பனவாகும். இவற்றைத் திரோதை - மலம் - கடவுள் - திருவருள் -ஆன்மா என முறையே செப்புவர். இவற்றை நம்சிவய என்னும்ஐந்தெழுத்துமந்திரம், தன்னக்கரு துவோர்க்கு ரினேவூட்டிக்கொண்டே உள்ளது.

இங்ஙனம் ஐக்தெழுத்திருத்தலே ''இறை சத்தி பாசம் எழில் மாயை ஆவி" எனத் திருவருட்பயன் கூறிக் காட்டுகென்றது. "மற்றும், வெளிப்படையாக இந்த ஐந்துவிதமான கருத்துக்கீன அறிந்துகொண்ட பிறகு, முத்திப்பேற்றுக்கு மேற்கூறப்பட்ட மந்திரம் எங்ஙனம் ஈன்று வழிகாட்டும் என்பது சூக்குமமாகத் தெரிவிக்கப்படும். இதேணே, "சிவன் சத்தி சீவன் செறு மலம் மாயை – அவஞ்சேர்ந்தபாசம் மலம் ஐந்தகலச் -சிவன் சத்தி தன்னுடன் சீவருர்சேர - அவஞ்சேர்ந்த பாசம் அணுக் கிலாவே'' என்னும் திருமூலர் வாக்கா லும் தெரியலாம். மேலும் இம்மந்திர எழுத்துக்கள் மலம் மாயைகளே அகன்ருல் சிவம் கண்டு வாழமுடி யும் என்னும் சிவய்சிவ என நின்று தெரிவிக்கும். இதனே நிற்கும்முறை என்பர். இவற்றின்விரிவெல்லாம் ஆசிரியரால் பின்னர்க் கூறப்படும். முடிவுறக்காணின் புனிதன் நாமமாகிய ஐந்தெழுத்தே ஆவி சாவிபோகா மல் காப்பாற்றுகின்றதெனத் தெரியலாம்.

# 7. அங்கதில் அணேந்தோர் தன்மை அருளிஞல் அறைகுவன்:

ஐந்தெழுத்தை அடைவுமுறையில் ஓதியும் உணர்ந் தும் அம்முறையில் நின்றும் ஒழுகுபவர்கள் இறை பணிநிற்கும் நிறைவு உடையராய் அணந்தோர் எனப் படுவர். 'அங்கு அதில்' என்றதொடர், படிப்படியாகத் தூலம் சூக்குமம் காரணம் எனப்படும் ஐந்தெழுத்து மந்திரநெயில் செல்லுதலே உணர்த்திடும். இங்ஙனம் செல்லுதலால், ஆன்மாவானது, பூதான்மரிலே கடந்து-அந்தரான்மரிலே அடைந்து, பிறகு தத்துவான்ம நிலே உற்று, புருடதத்துவமாய்ரின்று சீவான்மாஎனப்பட்டு ٤

O,

மந்திரமயமாக மந்திரான்மா என்னும் கிலே பெற்று. முடிவிலே அத்துவித பாவணயால் பரமான்மா கில யுற்று நிற்கும் பேற்றிணப்பெறம். உப்பானது, தன் துடைய கண்டிதத்தன்மையும் கடினத் தன்மையும் கள் நீங்கப்பெற்று ஆன்மாவானது சிவத்துக்கடிமை ஆகி அதனுடு இயைப்புப் பெற்று ஞேய இதுவே அணேக்தோர் இயல்பு சிவத்தில் அழுந்திடும். எனச் சுருக்கமாகச் சொல்லப்படும். இவர்களே, 'உணர் வின் ஒடுங்கி இன்பு ஒடுங்கத் தூங்குபவர்' என்பர். இவர்களது தன்மையே ஆனர்த நித்திரைத்தன்மை இவற்றின் விரிவும் பின்னர்த் தரப்படும். எனப்படும். மேற்கூறப்பட்ட இவற்றையெல்லாம் இந்நூலாசிரியர் திருவருளால் கூறுகின்ருராவர். பெருமானுடைய இக்கருத்தினே இவ்வாசிரியரே கூறும், ''கருத்திலுறை திருவருளும் இறைவன் நூலும் கலந்து...உரைப்பன்'' என்னும் வாக்காலும் தெரியலாம். ஆனதுபற்றியே 'அறைகுவன் அருளினுலே' எனப்பட்ட தென்க !

இனி, மேலே சொல்லப்பட்ட செய்திகள் ஆசிரியர் விருத்தப்பாக்களால் எடுத்துரைக்கும்வழியே விளக்கம் செய்யப்படும். இம்முதற்செய்யுளால் உண்மை அதி காரத்தின் இயல்முறை நாம் தெரிதல்கூடும்.

### 2. ஆன்மா உடம்புள் உறைதல்

செறிந்திடும் உடலுள் மன்னிச், சேர்புலன் வாயில் பற்றி அறிந்(து)அதில் அழுந்தும்; என்றும் அறிந்திடா(து) அறியும் தன்மை; பிறிந்(து)அடை அஞ்சு அவத்தை பெருகிய மலத்தால் பேணி உறும்;தனி அதிதம் உண்மை உயிர்க்கென உணர்த்தும் அன்றே.

### பொழிப்புரை

ஆன்மாவானது கன்மத்துக்கு ஈடாகப் பொருந் தின சரீரத்துள்ளே நிஃபெற்று, புசித்தற்கு யோக் கியமான விடயங்களே இந்திரியங்களாலே கண்டு, அந்தக்கரணங்களாலே கிருகித்து, வித்தையிஞலே அறிந்த அவ்விடயத்திலே அழுந்திச் சுக துக்கங்களே அனுபவியாநிற்கும். (இதில் காண்டலும் கிருகித் தலும் என்னும் பொருள், பற்றி என்பதனைல் பெறப் பட்டது.) இனி இவ்வரிக்குக் கலாதிகளால் அறிந்து மனுதிகளால் பற்றி இந்திரியங்களால் கண்டு பிரகிரு

அறியும் தன்மையை, (அறிவிக்கும் திருவருளும், புசிப்பிக்கும் சாதனமான கருவிகளும், போக்கியத் தின் வரலாறுமான இவற்றில்) ஒன்றும் அறியாது. கருவிகளோப் பிரிந்த அடைவாகச் சாக்கிரம் முதலிய அவத்தைகளிலே மிகுந்த ஆணவமலத்தாலே மறைப் புண்டு (அவத்தைப்படுகிரும் என்னும் தன்மை தெரியாமல்) அழுந்தும். இந்தக் கருவிகள் எல்லாம் நீங்கி, ஆணவமலம் நீங்காத ஏகாந்தமான அதீதா வத்தை அவ்வான்மாவுக்கும் பெத்தத்தில் உண்மை என்று திவ்வியாகமம் சொல்லும்.

மற்று, அறியும் தன்மை பிறிந்து எனக் கூட்டி அறியும் உண்மையையும் விட்டு எனக் கூறுவாரும் உளர். பேணி—மறைக்கப்பட்டு.

### விளக்கவுரை

இந்தச்செய்யுள் ஆன்ம இலக்கணத்தைச் சொல்வ தாகும். ஆன்மா, ஏதும் அறியமாட்டாமல் ஆணவ மலத்துட்பட்டுக் கிடப்பது கேவலாவத்தை எனப் இந்தக் கேவலாவத்தையிலும் ஆன்மாவுக்கு மிகச் சூக்குமமான விருப்பு வெறுப்புக்கள் மலமறைப் பின்வன்மை மென்மைகட்கு ஏற்ப உண்டு. இதின மூலகன்மம் என்பா். இதணத் துடைத்தற்பொருட் டாக இறைவணுல் எல்லா உயிர்கட்கும் ஒரேமாதிரி யான மூல உடம்பு தரப்படுகிறது. இதனேக் காரண உடம்பு என்றும் சொல்லுவர். முத்தி அடையும் வரையில் இந்தக் காரண உடம்பு நீடித்திருக்கும். முத்திரில்யில் இஃது ரீங்கிப்போம். அதன் பிறகு பிறப்பு கீக்கமுறுதற்கு இவ்வுடல் பிறப்பு இல்ஜு. காரணமாதலின் காரணவுடம்பு எனப்படும். இதனுள் சேர்ப்புண்ட உயிரானது, அதன் விருப்பு வெறுப்பு கட்கு ஏற்ற புசிப்பிண நுகர்தற்குக் கருவியாகச் சூக் கும் உடம்புட்படும். சூக்கும் உடம்பைப் புரியட்டக உடம்பு எனவும், அருவுடம்பு எனவும் கூறுவா். சத்தம், ரூபம், பரிசம், இரதம், கந்தம் எனப்படும் தன் மாத்திரை ஐந்தும், மனம் புத்தி அகங்காரம் மூன்றும் ஆகிய எட்டும்கடிய ஒன்றே புரியட்டக உடம்பு அல்லது சூக்குமதேகம் எனப்படும். இந்தச் சூக்கும தேகத்தை உள்ளீடாக உடையது தூலசரீரம். இது பருவுடம்பு எனப்படும். இதனே நாம் கண்ணுல் பார்க் கலாம். இந்தத் தூல உடம்பு காரியம் செய்வதற்கு அனுகூலப்படுவது. காரியமானது விருப்பப்படிச் செய் யப்படுவதாகிய நன்மை திமைகள் எனப்படும் கன்மம் ஆகிறது. இது வினே எனவும்படும். தூல உடம்பு

£,

இந்த விணக்கேற்ப உயிர்கட்குப் பிறப்புத்தோறும் மாறி மாறி அமைவுறும். இந்த உடம்புடன் கூடிய தான உயிரின் ரிஸ்யே சகலரிஸ் அல்லது சகலாவத்தை ரிஸ் எனப்படுகிறது.

பிறப்பு மாறுகையில் உடம்பின் மேற்சட்டை மாறுவதுபோன்று தூலஉடம்பே மாறுகின்றது. சூக் கும் - காரணங்கள் மாறுவதில்லே. இந்தத் தூல் உடம் பும், கண்மப்புசிப்பிக்கு ஏற்றவாறு மாறிமாறி வரும். இங்ஙனம் மாறிமாறிவரும் உடம்புகணே நாமே உண் டாக்கிக்கொள்வதில்‰; உண்டாக்கிக் கொள்ளவும் முடியாது. எினேப்புசிப்புக்குத் தக்கவாறு இறையரு ளால் இங்ஙனம் மாற்றி அமைக்கப்படுகின்றது. ஞல், உடலமைப்பிணப் பெறுதன்®லகூட நமக்குச் சுதர்தரவீனம் இருத்த‰ அறியலாம். ஆனதுபற்றியே இந்நூலாசிரியர், '' இருவிணயின் தன்மைகளுக்கு ஈடான யாக்கை அண்ணல் அருளால் நண்ணி " முன்பே கூறிப் போர்துளர். ஆகவே, கன்மத்தின் அனவுக்கேற்பவே சரீரமானது பிறப்புத் தோறும் செறிந்திடுவது தெரியலாம்.

பிறப்புத்தோற்றம் ஆணவமல பரிபாகத்துக்கா கவே கன்மஅளவுக்கேற்பக் கடவுளால் தரப்படுகின் றது. உயிரானது இங்ஙனம் அமையும் உடம்புதோறும் பொருந்திப் பொருந்தி இருந்து விணகளேப் புசித்தலும் விணகளேச் செய்தலும், வினயனுபவத்தால் அயர் வெய்தலும் அடையும். இதுபற்றியே, "செல்லாஅ நின்ற இத்தாவர சங்கமத்துள் எல்லாப் பிறப்பும் பிறந்து இனத்தேன் எம்பெருமான்" என்கிருர் மணி வாசகர். இறையருளால் கன்மத்துக்கேற்ப உடல்கள் மாறிமாறி வருவன ஆகலின் 'செறிந்திடும் உடலுள் மன்னி' எனப்பட்டது. ஒவ்வொருவிதமான உடம் புள்ளும் உயிர், அலுப்புறுமளவும் அனுபவமுள்ளள வும் தங்கி உடம்பையே தாகைமயங்கித் தங்கி வாழ் தலின், 'மன்னி' எனப்பட்டது. நாம்பெற்றுள்ள இப் பிறப்பிலே மனம் இறைவணேக் கருதவேண்டும்; கற்க வேண்டும்; கசியவும்வேண்டும். இவ்வாறின்றி வறிதே இருத்தலேயும் இச்சொல் தெரிவிப்பதாகலாம். ''முடை யார் புழுக்கூடு இதுகாத்து இங்கு இருப்பதாக முடித் தாயே'' எனத் திருவாசகம் கூறுவதும் இங்குச் சிந்தித் தற்பாலதே.

சேர் புலன் வாயில் பற்றி அறிக்து அதில் அழுக்தும்:

புலன்கள் உலகவிஷயங்களப் பிறப்பின் இயல்புக் கேற்றவிதத்தால் பொறிகளின் வழியால் சென்று பற் றும். இதனே ஐம்புல அறிவு என்பர். இந்த அறிவு தொகையில் ஐந்து எனப்படுவது. என்றுலும் பிறப் புக்கள் தோறும் வேறுபடும். ஆதலிருல்தான் உயிர்களே ஓரறிவுயிர் முதலாக ஐயறிவுயிர் ஈருக வகுத்துள்ளனர். உயிர்கள் அடைந்துள்ள (அல்லது) செறிந்து மன்னி யுள்ள உடலங்களிலுள்ள பொறிகளின் வாய்ப்புக்கு ஏற்பவே ஐயறிவுகள் ப**டி**ப்படியாக கிகழும். மரம் முதல்ன ஓரறிவு (தொடுவுணர்ச்சி) மாத்திரம் உடையவை. மற்றைய நான்கறிவுகளும் பொறிகளின் வாய்ப்பு இன்மையால் மங்கிக்கிடந்திடும். இவ்வறிவு விவரங்களே இலக்கண நூல்களால் அறியலாம். பொறி என்பது வீட்டிற்குள்ள பலகணிபோன்ற வழிகளாம். புலன் என்பது பொறிவழியாக வெளிவிஷயங்களில்

ß.

செல்லும் அறிவாம். இந்த அறிவு, உயிர் அடைந்திடும் உடலங்களிலுள்ள பொறிகளின் எண்ணிக்கைக்கு ஏற்ப வந்துசேர்தலினுல் 'சேர் புலன்' எனப்பட்டது.

பார்வையறிவு இருப்பினும், கட்பொறி இல்லா தான் உருவங்களேக் காண்டல் இயலாது. ஆகவே புலன்கள், பொறிகளின் உதவிகொண்டே விஷயங்கள ஐவகையாகக் கிரகிக்கும் என்பது தெரியலாம். இது பற்றியே பொழிப்புரையில், 'இந்திரியங்களாலே கண்டு அந்தக்கரணங்களாலே இரதித்து' எனப்பட்டது. ஆத லால், 'வாயில் பற்றி' என்கிறது செய்யுள். பொறி களும் புலன்களும் கருவிகளே. அவை அறிவதில்லே. ஆன்மாவே, சுகம் × துக்கங்களே அனுபவிக்கிறது. ஆன்மாவின் அறிவு தொழில்களே விளக்குவதற்கு இந்திரியம் - அந்தக்கரணம் - கலாதி என்கிற மூவகைப் பட்ட கருவிகள் தேவைப்படுவன. ஒரு பொருடீன அறிய விரும்புவோர்க்கு இந்திரியங்கள் புறத்துத் தோன்றி அறிர்து தொழிற்படும் கருவிகளாம். மனம் முதலிய கரணங்கள் இந்திரியங்களால் அறியப்பட்ட பொருளே உடம்பின் உள்ளே நின்று பகுத்தறியும் அந்தக்கரணங்களாம். கலாதிகள் எனப்படுபவை அந்த அந்தக்கரணங்களால் அறியப்பட்ட பொருள்களில் விருப்பு × வெறுப்பு உற்று ஆன்மாவின் இச்சை ஞானம் கிரியைகளப்பொருந்தச்செய்து கட்டுப்படுத் தும். ஆகலின் இவை உள்ளந்தக்கரணங்கள் எனப் படும். இந்திரியங்கள் புறக்கருவிகளாம். மனம் முத லன அகப்புறக்கருவிகளாம். கலே முதலன அகக்கருவி களாம். ஆகவே ஆன்மா ஒருவிஷயத்தை அறிவதற்கு இம் மூவகைக் கருளிகளும் தொழிற்படும். இதணேயே இங்குள்ள 'அறிக்து' என்னும் சொல் குறிப்பதாகும்.

புறக்கருவிகள் சரீரவடிவாயிருத்தலால் அகப்பூதம் எனப்படும். உலகருபமாயிருப்பன புறப்பூதங்கள் எனப்படும். உலகருபமான புறப்பூதங்களால் ஆகிய இன்பதுன்பங்களில் ஆன்மா ஈடுபட்டிருப்பதை விஷயங்களில் அழுந்துதல் என்பர். அழுந்துதல் என்பது அனுபவித்தலாம். எனவே உயிரானது புறப்பூதக் கருவிகளால் துய்ப்பது இங்கே 'அதிலமுந்தும்' எனப் பட்டது. 'அதில்' என்பது உலகவிஷய சுக துக்க மோகாதிகளேக் குறிக்கும் சொல்லாம் என்க! உயிர்... பற்றி அறிந்து.....அழுந்தும் என்பது வாக்கிய முடிபாம். இனி இவ்வரிக்குக் கலாதிகளால் அறிந்து, மதைகளால்பற்றி, இந்திரியங்களால் கண்டு, பிரகிருதி யால் அமுந்தும் எனவும் பொருள் உரைப்பர்.

# அறியும் தன்மை ஒன்றும் அறிந்திடாது:

உலக சுக போகங்களே அனுபவிப்பது கருவி யன்று. அனுபவம் ஆன்மாவினுடையதே என்பது உய்த்துணரின் புலப்படாமற்போகாது. ஆன்மாவானது இந்தச் சகலகிஃபிலே மயங்கிய அறிவை உடைமையிணுலே, கருவிகளாகிய தத்துவங்களேயே தான் என்று எண்ணிக் கருவிகள்வேறு, தான்வேறு எனத் தெரிவதில்ஃ. மூன்ரும் குத்திரம் இப்படியெல்லாம் ஆன்மாவானது மயங்கித் தன்ஃவயே கருவிகளெனக் கருதிக் கிடப்பதையே தெரிவிக்கின்றது. "உளது இலது என்றலின் ... ... மாயா இயந்திர தனுவினுள் ஆன்மா" என்பது மூன்ரும் குத்திரம். ஆன்மா, கருவிகளின் உதவியால் எவ்வெவ்வாறு அறிவடைகிற தென்பால் வந்தடைகிறது என்பதையும் தெரிவதில்ஃ.

Q

கண்ணிந்திரியம் ஒரு பொருளக் காணும்; ஆணல் பார்க்கிரேம் என அறியாது. இப்படியே பிற கருவி களும் அறியும்வாயிலாக உள்ளனவேயாகுமல்லாமல் அறியமாட்டா.

உண்மையாய்ப்பார்த்தோமானல் சில சிறந்த தத்து வங்கள் அறிவிக்கின்றன; சில தத்துவங்கள் அறிதற்கு வழியாகின்றன; மற்றும் சில தத்துவங்கள் அனுபவத் துக்குத் துண்யாகின்றன என்பது தெரியப்படும். இந்த முறைமையைச் சுத்த தத்துவங்கள் (திருவருள்) அறிவிக்க, கலேயாதி தத்துவங்கள் அறிவை எழுப்பிட, ஆன்ம தத்துவங்கள் அனுபவப்படுத்தும் கருவிகளாகி உதவுகின்றன எனச் சொல்வர். ஆன்மா அறிவதற்கு இந்த முறைமையே மேற்கொள்ளப்படுகிறது. இதனே ஆன்மாச் சற்றும் அறிகிறதில்லே. ஆனது பற்றியே 'அறியும் தன்மை ஒன்றும்... அறிந்திடாது ' எனப் பட்டது. மூன்றுவித முறைமைகளில் ஒன்றையும் ஆன்மா அறியமாட்டாமையால் 'ஒன்றும் ' எனப் பட்டது என்க!

பிரிந்து அடை அஞ்சு அவத்தை பெருகிய மலத்தால் பேணி உறும் :

மேலே சுறப்பட்டவற்ருல் ஆன்மாவுக்குக் கருவி களுடன் கூடாத ரிஸ் (கேவல ரிஸ்) ஒன்று உண்டு எனவும், கருவிகளுடன் கூட்டுறவுடையதாகிய (சகல ரிஸ்) ஒன்று உண்டு எனவும் ஏற்படுகின்றது. இவ் விரண்டையும் கடர்ததே சுத்தரிஸ் எனப்படும். கேவல ரிஸ்யில் ஆன்மா ஆணவமலமறைப்புற்று அறிவற்றுக் Q

கிடக்கும். சகலிலியில் கருவிகளினுடைய துணே ஏற்படுவதனுல் ஒரு சிறிது அறிவு விளங்கப்பேறும். எனினும் இதனுல் ஏற்படும் அறிவு மயங்கிய அறிவாகும். இந்த மயங்கிய அறிவுரிலியிலே அறிகருவிகளாக உதவும் தத்துவங்கள் ஆன்மாவுடன் சில சந்தர்ப்பங்களில் பிரியும். இங்ஙனம் கருவிகள் கூடுதலும் பிரிதலும் செய்யும் நிலைமயை 'அவத்தைரில்' என்பர். இவ்விதமான அவத்தைகள் ஐந்து உள என்கிறது இவ்வாக்கியம். சாக்கிரம் - சொப்பனம் - சுழுத்தி - துரியம் - துரியாததம் என்பன இந்த ஐந்து அவத்தைகட்கும் பெய ராகும். ஆன்மா புண்ணிய பாவ பலன்களே அருந்து தற்கு இந்த ஐந்து அவத்தைகளும் துணேயாகும்.

சாக்கிரம் என்பது, ஆன்மா எல்லாக் கருவிக ளுடனும் கூடியிருக்கும் அவத்தையாம். சொப்பனம் என்பது, கிலகருவிகள் தொழிற்படாமல் அதாவது தொழிற்படாமல் கனவோடு தூலதேகம் மிற்கும் அவத்தையாகும். சுழுத்தி என்பது, உறங்கி விழித்த பிறகு 'ஒன்றும் தெரியவில்ஃ; சுகமாய்த்தூங்கினேன்' என்று சொல்லப்படும் அவத்தையாம். துரியம் என் பது, பிராணவாயு இயக்கத்துடன் மூர்ச்சையாய் தெளிந்தபிறகு 'ஒன்றும் தெரியவில்கே' இருந்து என்று சொல்லப்படும் அவத்தையாம். துரியாதிதம் என்பது, பிராணவாயு இயக்கமின்றி மூர்ச்சையாய்க் கிடக்கும் அவத்தையாம். ஆன்மாவானது, அருந்து தல்புரியும் தன்மையை, '' சூக்கும் தேகியாகித் தூல ருபத்தின் மன்னி'' என்னும் சித்தியார்ப் பாடலால் நன்கறியலாம்.

S

0

கேவலத்தில் அறிவு இச்சை செயல்கள் விளங்கப் பெருமல் நின்றது ஆன்மா. பிறகு மாயையில் கலக் குண்ட பாகத்தே பொருந்தலுறும். அப்போது அறிவு இச்சை செயல்கள் பொதுவகையால் விளங்கலுறும். அதாவது ஏகதேசமாய் விளங்கலுறும் என்பதாம். அப்போது ஐந்தவத்தை மருவும். ஐங்கோச உபாதி சார்ந்ததன்வண்ணமாய் வசிப்புண்டு போக்கு வரவு புரியும். அப்போது ஐங்கோச உபாதியுற்றிடும். ஐங்கோசம் என்பன:- அன்னமயகோசம் (தூல உடம்பு); பிராணமயகோசம் (சூக்குமஉடம்பு); மணே மயகோசம் (குணசரிரம்); விஞ்ஞானமயகோசம் (கஞ் சுகசரீரம்); ஆனந்தமயகோசம் (காரணசரீரம்) ஆம். ஆன்மா இந்தஐங்கோசங்களில் கட்டுப்பட்டுப் போக்கு வரவு புரியும். இந்தவிதமான ஐங்கோசங்களினிட மாகக் கூடினுலன்றி ஆன்மாவுக்கு அறிவு ரிகழாது.

இனி, ஐந்தவத்தை இயல்புகளே ஆசிரியர் செய்யுள் முகமாகக் கூறமிடத்தே விவரிக்கப்படுதல் காண்க! அது நான்காஞ்சூத்திரம்பற்றிவரும் நான்கு செய்யுட் கள் விளக்கப்படும் இடமாம். (மலத்தால் பேணி = மலத்தால் மறைக்கப்பட்டு.) 'பெருகிய மலம்' என்பத குல் மலத்தின் வன்மையை உணரலாகும். அவத்தைப் படும்போது ஆன்மா தன்னுண்மையை, மலமறைப் பால் அறியவருதலில்ல என்க!

தனி அதீதம் உயிர்க்கு உண்மை என உணர்த்தும் அன்றே:

கோசங்கள் ஐந்தென்பதை முன்பு கண்டோம். ஆன்மா மேலே கூறப்பட்ட கோசங்களில் எதையும் Q.

۵

சேர்ந்த ஒன்றன்று. இவற்றின்வேருனதாகும். ஆன்மா அன்னமய கோசத்தை விட்டுப் பிராணமய கோசத்தி லும், பிராணமய கோசத்தைவிட்டு ம@ேமய கோசத் திலும், மனேமய கோசத்தை விட்டு விஞ்ஞானமய கோசத்திலும்,விஞ்ஞானமயகோசத்தைவிட்டு ஆனந்த <u>மயகோசத்</u>திலும் நிற்கும் முறைமை உடையது. அதாவது மேலே சொல்லப்பட்ட அடைவே சாக்கிரம், சொப்பனம், சுழுத்தி, துரியம், துரியாதீதம் எனப்படும் ஐந்துவித அவத்தைகளே அடைந்திடும் என்பதாம். விழித்திருக்கும் நிலேயில் ஆன்மாவானது, சாக்கிராவத் தையில் ஐங்கோசங்கஃாயும் கூடிகின்று அக்கோசக் கருவிகளால், காணப்பட்ட கனவைச் சொல்லும். சுழுத்தியில் ஒன்றும் தெரியாதிருந்த சுகமாயிருந்த நில ைக் கருதும். சுக அனுபவமும் பிராணவாயுவின் இயக்கமும் இன்றி மூர்ச்சையுற்றிருந்த துரியம் - துரியா தீதம் ஆகியவற்றைச் சுகானுபவம், பிராணவாயுவின் இயக்கம் இவற்றை அடையுங்கால் இம் மறுதஃயைனு பவங்கொண்டு அறியும்.

மற்றும் சாக்கிராவத்தைக்குக் கருவிகள் முப்பத் தைந்தாம். சொப்பணுவத்தைக்குக் கருவிகள் இருபத் தைந்தாம். சுழுத்தியவத்தைக்குக் கருவிகள் மூன்ரும். துரியாவத்தைக்குக் கருவிகள் இரண்டாம். தனி அதீத மேனப்படும் துரியாதீத அவத்தைக்குக் கருவி ஒன்றே ஆகும். "நோக்கிய துரியாதீதம் நுவலின் மூலத்தின் ஒன்றே" என்பது சித்தியார்.

ஆன்மா, ஐந்தவத்தையைப்பொருந்திரிற்றல் அதன் தடத்த இலக்கணமாம். துரியாதீதத்தானமாகிய மூலா தாரத்தில் ரிற்கும் கருவி, புருடன் ஒன்றே. வித்தியா தத்துவம் ஏழு. அவற்றுள் புருடன் என்னும் தத்துவம் ஒன்று. அது நீங்கிய கலாதி தத்துவம் ஆறு. இதனேடு சிவத்துவம் ஐந்தும் கூட்ட அவத்தைக்கு ஏதுவாகாத தத்துவங்கள் பதினேன்று எனப்படும். கலாதிகளுடன் கூடிய உயீரே புருடதத்துவம் எனப்படும். எனவே புருடதத்துவம் உயிரன்றென்ப. ஆதலின், புருடன் தொழிற்படுவதற்கு ஏதுவாயிருப்பதேயல்லாமல் தொழி லுக்கு ஏதுவாயிருப்பதன்ரும். அதிதத்தில் கேவலா வத்தைக்குக் கருவிகள் யாவும் நீங்கி ஆணவமலத்தால் மறைப்புண்டிருப்பது இயல்பாம். கருவிகளோடு கூடி நிற்பது ஆன்மாவின் செயற்கை அறிவுகில எனவும், கருவிகள் நீங்கின இடம் இயற்கை அறிவுகில எனவும், கருவிகள் நீங்கின இடம் இயற்கை அறிவுகில எனவும்,

இனி, அவத்தைகள்பற்றி ஆசிரியர் கூறுமிடத்தே ஏனேய விரிவுகள் தரப்படும்.

இதனை நாம் அறியக்கிடப்பது, கருவிகள் எல்லாம் நீங்கி ஆணவமலம் ஒன்றும் நீங்காத ஏகாந்தமான அதீதாவத்தையே ஆன்மாவுக்குப் பெத்தநிலேக்குரிய உண்மை. இவ்வாறு ஆகமங்கள் எடுத்துரைத்தலின் 'என உணர்த்தும்' எனப்பட்டது என்க!

0

இனி இச்செய்யுளால் நாம், (1) ஆன்மாவானது சரீரங்களோடு கூடிவாழும், (2) அப்போது இந்திரியங்களுடன் கூடிரின்று அறியும், (3) அறிகருவிகள் கூடியும் கூடாமல் விட்டுரீங்கியும் அவத்தையுறம், (4) அதிதத்தில் மலமறைப்புண்டு மூலாதாரத்தில் அந்தப்புரத்தில் அடங்கும் அரசன் போன்று தனித்திடும் என்கிற விஷயங்களே அறியலாகும்.

### 3. ஆன்மசாதனம் உணர்த்துகை

உருஉணர்(வு) இலாமை யானும், ஓரொரு புலன்க ளாக மருவி நின்(று) அறித லானும், மணு நிகள் தம்மின் மன்னித் தருபயன் நுகர்த லானும், உயிர்சடம் ஆதலானும், அருவிணே உடலுள் ஆவி அறிவினுல் அறியும் அன்றே.

### பொழிப்புரை

உடம்பானது அவத்தையிலும் மரித்தபோதிலும் உணர்ச்சி இல்லாத சடம் ஆகையாலும்; செவி முத லன ஐந்தும் தத்தமக்கு ஆதாரமாகிய பூதங்களேப் பொருந்திநின்று ஒவ்வொரு விடயங்களாக ஐந்தை யும் அறிகையாலும்; (அல்லது) –

சோத்திராதிகள் ஐந்தையும் பொருந்தி நின்று ஒருவன் அறிகையாலும் - அந்தக்கரணங்கள் தங்களிற் கூடிப்பற்றி, நிச்சயித்து, அகங்கரித்து, சிந்தித்து இந்திரியங்கள் தந்த விடயங்கீளப் புசிக்கையாலும்; (அல்லது)—

இந்திரியங்களேப் பொருந்தி ஒவ்வொரு விடயங் களேப்பற்றி நிச்சயித்து அகங்கரித்துச் சிந்திக்கையின் அவை ஒன்றறிந்து ஒன்று அறியா ஆதலின் அவை நாலினும் ஆன்மாப் பொருந்தி அவற்றினுல் அந்தப் பயனேப் புசிக்கையாலும்;—

பிராணவாயு அவத்தையை அறியாதிருத்தலா லும்; நீங்குதற்கு அரிய விணக்கு ஈடாக எடுத்த

تع

தேகத்திலே ஆன்மாவானது (சிவன் கூட்டியருளின) கலாஞானத்தாலே அறியும்.

இது, தேகமே ஆன்மா எனவும், இந்திரியம் ஆன்மா எனவும், அந்தக்கரணம் ஆன்மா எனவும், பிராணவாயு ஆன்மா எனவும் கூறுகின்ற உலகாய தன் - புத்தன் - கன்மயோகி - ஆகிய இவர்களே நிரா கரித்துத் தேகத்துக்கு வேறதாக ஆன்மா உண்டு என உணர்த்தும் குறிப்புடையதாம்.

### விளக்கவுரை

மேற்செய்யுளில் பொதுப்பட ஆன்ம இலக்கணம் கூறப்பட்டது. அதுகொண்டு ஆன்மா அறிவாம் தன்மைத்து எனத் தெரிந்தோம். இங்கு இச்செய்யுளில் உடம்போடு கூடியல்லது ஆன்மா எதையும் அறிய மாட்டாமையால் உடம்பே ஆன்மாஎன்னும் உலகாய தர்கொள்கை தவறு எனவும், புலன்களேக்கொண்டே ஆன்மா ஐயறிவு கொள்வதனுல் புலன்களே ஆன்மா என்னும் புத்தர்கொள்கை தவறு எனவும், அந்தக்கர ணங்களாலும், பிராணவாயுவாலுமே ஆன்மா அறி கின்றதாதலால் ஆன்மா அந்தக்கரணமேயாகும் என வும், பிராணவாயுவோகும் எனவும்கூறுகின்ற கன்ம யோகிகள் கொள்கை தவறு எனவும் ஆசிரியர் எடுத் துக்காட்டலுறுகின்றுராவர். அவையிற்றை இனி ஒவ் வொன்றுகக் காண்போம்.

### உரு உணர்வு இலாமையானும்:

மக்களிற்பலர், உடம்பே எல்லாம்செய்வதுபோலக் காணப்படுவதால் உடம்பையே ஆன்மா என்றும், ஆன்மா என்பது வேடுருன்றன்று என்றும் காட்சிப் 9

பிரமாணம் காட்டி வாதிப்பர். இவர்கள் கண்ணுல் காணப்படும் உருவு — உடம்பையும், உலகத்தையுமே உள்பொருளாக ஏற்பர். இதுபற்றியகருத்திணச் சித்தி யார் - பரபக்கத்தே உள்ள ''ஈண்டு அளவை காட்சி" எனத்தொடங்கும் பாடலாலும் உரையாலும் தெரிய லாம். மற்றும் இவ்வாதீனத்து ''உண்டா இல்ஃயா?'' என்னும் பெயருடைய 209-ஆவது வெளியீட்டாலும் விரிவாக அரியலாம்.

தேகான்மவாதிகள், அறிவு என்பது உடம்பினி டத்தே ரிகழ்கின்றது; உடம்பை விட்டால் காணேம்; மேலும், நான் இரைத்தேன்; பருத்தேன் என்று உடம்பையேகூறுகிருேம். ஆதலால், உடம்பே ஆன்பா என்பதே உண்மை என்கின்றனர். இவர்களே மறுத்து உன்மை உணர்த்துவது இவ்வரி. பிரமாண இயல் முன்ரும்சூத்திரம் இரண்டாம் அதிகரணத்திலே, உடம்பு ஆன்மா அன்று எனக்கூறும் மேற்கோள், 'இனி எனதுஉடல் என்றலின் ஆன்மா உளது' எனக் கூறுதல் காணற்பாலது. நான் பருத்தேன், தேன், கரியேன், மானிடன், அந்தணன் என்றெல் லாம் கூறும்போது உடம்பின் குணச்சிறப்புக்களே உபசாரத்தால் உயிருக்கு ஏற்றிக் கூறுகிறும் எனக் கொள்ளவேண்டும். இப்படிக்கூறினும் யான்உடம்பு, யான்கை, யான்கால் எனத் தற்கிழமைப்பொருளில் எவரும் சொல்வதிலா். எனது உடம்பு, எனது கால் என்றெல்லாம் பேசுகின்றனர். அப்போது உடம்பை வேருகவைத்துக் கூறுவதால் உடம்பின்வேருக உயிர் உண்டு என்று தெரியலாம். அல்லாமலும் இராகுவி னது துல என்பது போன்ற வழக்கு (ஒற்றுமைக் கிழ மைக்கூற்று) பெருவாரியாகச் சொல்லப்படுவதன்று.

என்மீணவி என்வீடு என்னும்போது தன்னின்வேருன பொருளேத்தான் 'என்' என்னும் சொல் குறிக்கிறது. ஆதலால் என்உடல் என்னும்போதும் ஆன்மாவேறு உடல்வேறு என்பது தெரியப்படுகின்றது.

வீடு இடிந்தால் நான் இடிந்தேன் என்று எவரும் கூருர். மண்கி மாண்டால் நான் மாண்டேன் என்று யாவரும் கூருர். எனவே தொழில்களேப்பற்றிப் பேசும் போதும் உடலின்வேருய் ஆன்மா உண்டு என்பது குறிக்கப்படுதல் காணலாம். உடம்பு வேறு, ஆன்மா வேறு என்பது மெய்யோ பொய்யோ என்பது ஐயப்பாடு. உடம்பே ஆன்மா என்பது தேகான்மவாதிக ளின் போலிக்கூற்று. உடம்பு வேறு என எது அறி கிறதோ அதுவே உடம்பின்வேருய ஆன்மா. உடம்பு அங்ஙனம் அறியுந்திறன் உடையதன்று என்பது மெய். இப்படிச் சாதிப்பினும் உடம்பே அறியும் என்பார் உளர். அவ்வாருயின், உடம்பு பிணமாய்க் கிடந்த போதும் உணர்வுக்கழவேண்டும். அப்படி கிகழவில்லே. ஆகையால் உணர்வுற்ற உடல் வேறு; உணர்வுள்ள ஆன்மா வேறு எனத்தெரிதல்கூடும்.

பிராணவாயு உடம்பைவிட்டு நீங்கிவிட்டபடியால் உணர்வு கிகழவில்லே. ஆதலால் உடப்பின் வேருய் உயிர் உண்டு என்பது பொருந்தா தென்பர் உலகாயதர். அப்படியாணுல் அயர்ந்து தூங்கும்போது பிராணவாயு இயங்கியும் உடம்பு உணரக்காண்கிலோம். ஆதலால், எவ்வாற்று லும் சடமாம் உடம்பு அறிவதில்லே எனத் தெரிதலே உண்மையாம். இக்கருத்துக்களே, ''உடலின் வேறு உயிரேன்'' எனக்கூறும் சித்தியார்ப்பாடலால் தெரிதல் நன்ரும். இவ்விஷயமே இங்கு 'உரு உணர்வு

0

இலாமையானும்' எனப்பட்டதென்க! இக்கருத்தின் மேற்கோளாகச் சித்தியார்ப் பரபக்கநூலிலே ''அறிவு பூதம் அது என்னில்'' என்னும் பாட ஃயும் கொள்ளல் தக்கதாகும். 'அவத்தை' என்பது சுழுத்திரிஃயில் வைத்துரைக்கப்பட்டமை காணலாம்.

# ஓர் ஒரு புலன்களாக மருவிலின்று அறிதலானும் :

உடலின்வேருக ஆன்பா உண்டு எனவும், அதுவே அறிதல் புரிகின்றதெனவும் இதன் முன்னர்க் கூறப் பட்டது. இப்போது, இந்திரியங்களே ஆன்மாஎன்று கூறும் இந்திரியான்மவாதிகளே இவ்வரியில் மறுத் துரைக்கின்ருர் ஆசிரியர்.

ஐப்புலன்கள் என்பன சுவை ஒளி ஊறு ஓசை ம்றும் ஐம்பொறிகளாவன எனப்படுவனவாம். மெய் - வாய் - கண் - மூக்கு - செவி என்பனவாகும். பொறிவாயிலாகப் புலன்கள் புறவிஷயங்களே அறிதல் செய்யும் என்பர் யாவரும். எனவே, புலன்கள் அறியும் திறமுடையன என்றேற்படுகின்றது. அவை உடல் போல் சடமல்ல. அவைகளே எனது என்று பெரும் பாலும் வழங்குவது இல்லே. இவைகடோயெல்லாம் கொண்டு இந்திரியங்களே ஆன்மா என இந்திரியான்ம வாதிகள் புகல்வர். உலகாயதர்களில் ஒருசாரார் இவ் வாருனவர்கள். சப்தம், பரிசம், ரூபம், இரதம், கக் தம் என்னும் ஐந்து விஷயங்களேயும் செவி முதலான ஐந்து இந்திரியங்களே அறிகின்றன. ஆதலால் அவை சடமல்ல. மேலும் செவி முதலியவற்றின் தொழில் என் செவி கேட்டது, என் கண் கண்டது என்று சிறுபான்மையே வழங்கப்படும். நான் கேட் டேன், நான் கண்டேன் என்பதே பெருவழக்கு.

ஆகையால் இந்திரியங்களே ஆன்மா என்றல் தவறன் றென்பர் இந்திரியான்மவாதிகள்.

ஐந்து விடயங்க‱யும் அறிகின்றது என்பது அனு பவத்திற்கண்டதே. ஆணல் ஒவ்வோர் இந்திரியமும் ஒவ்வோர் விடயத்தையே அறிகின்றமை கண்கூடு. ஆதலால், மெய்கண்டதேவர், ''ஐம்புலனுகிய சத்தப் பரிச ரூப ரச கந்தங்களே இந்திரியங்கள் ஒன்றறிந்தது ஒன்றறியாமையால் இந்த ஐந்தினுலும் ஐந்துபயணயும் அறிவதொரு பொருள் உள்ளது. அதுவே ஆன்மா ஆகும்'' என்று எடுத்துரைத்துள்ளார். செவியானது சப்தத்தை அறியும். ஆணல் ருபத்தை அறியாது கண் ணுனது உருவத்தை அறியும். ஆணல் சப்தம் முதலிய வற்றை அறியாது. இது யாவரும் உடன்படும் செய் தியே. ஆணல் நான் சப்தத்தை அறிர்தேன் முதலவாக ஐந்தனேயும் ஒரு சேர அறியும் ஒன்றன் அனுபவம் யாவர்க்கும் உள்ளது. ஆகவே, ஐந்து இந்திரியங்களே யும்கொண்டு ஐந்து பயணயும் அறிவது ஒன்று உண்டு என்பது பெறப்படுகின்றது. அதுவே ஆன்மா. போது ஆன்மாவின் அறிவுத்திறம் புலனுகின்றதன்ரே! இதனுல் ஐந்து விஷயங்களேயும் அறியவல்லது ஆன்மா எனத் தடை இன்ரும்.

இந்திரியங்கள், தாமாக ஒவ்வொரு விடயத்தையும் அறியும் திறனுடையன அல்ல. சூக்கும பஞ்சாக்கரம் செலுத்த அறியும். கண் பார்த்தறிந்தது, செவி கேட்டு அறிந்தது என்று உணரும் பொருள் இந்திரியங்களின் வேருகவே உள்ளது. அதுவே ஐந்தையும் அறிந்து ஐந்து பயீனயும் கொள்வது. ஓர் இந்திரியம் அறிந் ததை வேரேரிந்திரியம் அறியமாட்டாமையால் அறி யாமை இந்திரியங்கட்குளதென்னத் தடை இலதாம். I

சாக்கிர அவத்தையிலிருக்துகொண்டே, உடல் அறியா இயல்பினது; இக்திரியம் அறியா இயல்புடையது என்று யாவராலும் ஒப்புக்கொள்ளப்படும் என்பது ஒருதலே. புத்தரில் ஒருசாராராகிய மாத்தியமிகளும் இக்திரியங் களே ஆன்மா என்னும் கருத்துடையராவர். இக்திரி யங்களும், அக்தக்கரணங்களும் இருக்கின்றபோதும் ஆன்ம அறிவு அவற்ருடு கூடாது பராக்காயிருப்பின் புலன்களும் கரணங்களும் ஒருபொருளத் துணிக்து அறியமுடிவதில்லே. ஆன்ம அறிவு இவற்ருடு பொருக் துகின்றபோதுதான் அறிவு உண்டாகிறது. ஆகவே பொருளே அறியும் - துணியும் அறிவுடையது ஆன்மா வேயாம் என்பது உறுதியாகும்.

மேலும், நனவிலே ஐம்பொறிகள் உடம்பில்கின்று அறியினும் உறக்கத்திலே அறிதலில்லே. நனவிலும் ஒவ்வொரு பொருளாகவே அறியமுடிகின்றதேயன்றி ஒருசேர அறியமுடியவில்லே. ஓர் இந்திரியம் ஒன்றை அறியும்போது இன்னேரிந்திரியம் இன்னெருபொருள அறிய முடிவதில்லே. இப்படியெல்லாம் அறிதலில் இந்திரியங்கட்குப் பலவீனம் இருத்தல் நன்கு தெரிவத இல் ஐந்தன் துணேகொண்டு ஐந்தையும் அறியும் ஆற் றலதே ஆன்மா என்பது தேற்றமாம். ''அறிவதைம் பொறியே என்னில்'' என்னும் சித்தியார்ப் பாடல் இங்குப் படித்தறிதல் நன்ரும்.

ஐம்பொறிகள் ஒவ்வொன்றையே அறியும். ஒன்றை யொன்று அறியமாட்டா. தாமாக அறியவும் மாட்டா. ஆதலின் ஒருசேர அறியுந்திறம் உடையது ஆன்மா என்பது இவ்வரியின் கருத்தாம் என்க. 'ஓர் ஒருபுலன் களாக மருவிரின்று அறிதலானும்' என்னுமிடத்தே இக் கருத்துக்கள் இருப்பனவாம். மணுதிகள் தம்மின் மன்னி தரு பயன் நுகர்தலானும்:

இந்திரியங்கள் அறிவுடையன ஆகா. ஆன்மாவே இந்திரியங்களின் மூலமாக ஐந்து விஷயங் களேயும் அறிகின்றது. ஆதலால் அறிவுடைய பொருள் ஆன்மா எனப்பட்டது. இப்போது அந்தக்கரணங் களே அறிவுடையன. அவைகளே இந்திரிய விஷயங் க‱ட் பற்றியும், ரிச்சயித்தும், அகங்கிித்தும், சிர் இத்தும் புசிக்கின்றன. ஆதலால் அந்தக்கரணங்களே . . . ஆன்மா எனப்படுவது எனப் புத்தர் சமயத்தவரின் சிலரும் கன்மயோகியரும் கூறுவர். இவர்கள் கூற்றும் சரியானதன்று என இந்த வாக்கியம் எடுத்துரைக்கப் புகுகின்றதாகும். அந்தக்கரணங்கள் இல்லேயா குல் பொருளும் இராது. அதாவது இன்னது இன்ன பொருள் என அறிய முடியாது. பொருள் **ඉ**බ්ක யாயின் அறிவும் இல்லேயாக முடியும். வாதிப்பர் அந்தக்கரணன்ம வாதிகள். இதன் மறுப்பு வருமாறு:---

மனம், புத்தி, அகங்காரம், சித்தம் என்கிற நான்கும் அந்தக்கரணங்களாம். அந்தக்கரணங்கள் இந்திரியங்களே வாயிலாகக் கொண்டு அவை சித்துப் போல் காணப்படி னும் அசித்தே. "அவைதாம் பிரகாச மாய் சின்றே அப்பிரகாசமாய் சிற்றலான்" என்பது சிவஞானபோத நூலின் மேற்கோள் கூற்ரும். அறி கின்றபோது சித்தம் ஒருபொருளப் பிண்டமாகச் சிந்திக்கும். மனம் சங்கற்பித்தும் விகற்பித்தும் அறியும். அகங்காரம் நான் சிச்சயிப்பேன் என எழும். புத்தி இன்னதுதான் என சிச்சயிக்கும். இவ்வாற கூறுவது சிவஞானபோதச் சிற்றுரை.

மேற்கூறப்பட்ட சித்தம் முதலியவைகள் முறையே சிந்தித்ததாகவும், சங்கற்பித்ததாகவும், அகங் கரிப்பதாகவும், ரிச்சயிப்பதாகவும் அறியும் வன்மை உடையன அல்ல. ஆன்மாவே விடயங்களே உணர்வ தற்கு இந்திரியங்களே வாயிலாகக் கொண்டதுபோல கருவியாகக்கொண்டு அந்தக்கரணங்களக் திறத்தது. அந்தக்கரணங்கள் வெற்றுக்கருவியே ஆத லால் அவை அறிவுடையன ஆகமாட்டா. அந்தக்க ணங்களே ஓரொருகால் சித்து எனக் கூறுவராயின் அஃது உபசரணேயே ஆம். ஆன்மா, அந்தக்கரணங்க ளுடன் கூடாதபோது அந்தக்கரணங்கள் சிந்தித்தல் முதலான தொழில்களேச்சிந்திக்கும் இயல்பு டெற்றில்லே யாதலால் ஆன்மாவே அவற்ருடுங்கூடி, சிந்தத்தேன்-பற்றினேன் - அகங்கரித்தேன் - ரிச்சயித்தேன் அறியும். இப்படி ஆன்மா அறிந்த 9ன்னரேதான் குணங்கள் மூன்றற்கு ஏற்ருற்போல் சுக துக்க மோக ருபமாகக் கலாதிகளுடன்கூடி ஆன்மாவாகிய தான் கருவிகளேச் செலுத்துவதனுல் தானே அறிகின்றது. கருவிகளினும் சித்தாயிருப்பது ஆன்மாவாம். நான் அறிர்தேன் என உணர்வதஞல் தன்னே கோக்கியும் சித்தாய்ருப்பது ஆன்மாவேயாம். ஆதலால் முற்றிலும் அறிதிறனுடைய ஆன்மாவை அந்தக்கரணங்களிலே சேர்த்துக் கூறுதல் பொருத்தம் ஆகாது என்பது வெளிப்படை.

சித்தியாரில் நான்கும் ஆன்மாவே என்று கூறப் படுதல் கொண்டு மயங்க வேண்டுவதில்லே. அந்தக் கரணங்கள் நான்கும் ஆன்மாவோடு ஒன்றுபட்டு ரிற்ற லால் கருத்தா என்று சொல்லும்படி நிகழும். ஆயினும் கருத்தா அன்று. அரசனுடன் நெருங்கி

யிருப்பதால் அமைச்சபேயும் அரசனென உபசரித்துக் கூறுவர். இதனுல் அமைச்சன் அரசனுகிவிட மாட் டான். இப்படித்தான் உள்ளது அந்தக்கரண - ஆன் மாக்களின் விஷயம். அந்தக்கரணங்களுக்கு வேறு வேறு பெயர் வழங்கப்படுகின்றது. ஆன்மா என்ற ஒரே பெயரால் வழங்கப்படுவதில்லே. அந்தக்கரணங் களில் ஒன்று அறிவதை இன்னென்று அறியாது. இதுவும் அந்தக்கரணங்கள் அறிவுடையன அல்ல என்பதை சிருபிக்கும். இங்குக் ''கருவியாம் மனம்'' என்னும் சித்தியார்ச் செய்யுட் பொருளேயும், ''மனமாதியால் உணர்தல்''; ''சிந்தித்தாய்ச் தெளியாதாய்'' என்னும் சிவஞானபோத உதாரண வெண்பாக்களின் பொருள்களேயும் அறிதல் நன்ரும். தொழிடே ஆன்மா அறிதற்கு அந்தக்கரணங்களின் ஆன்மாவின் அறிவை உடலில் ரின்று அந்தக்கரணங் கீன ஊக்கும் அக்கரங்கள் உள என்றும் கூறுவார். இதனுலும் அந்தக்கரணங்கட்குத் தாமே அறிவில்ல என்பது தெரியப்படும். எனவே, மனம் முதலான அந்தக்கரணங்கள் உட்கருவிகளே அல்லாமல் தாமே அறிவன ஆகா என்பதை 'மணுத்கள் தம்மின் மன்னி' என்ற தொடர் தெரிவிக்கின்றது.

அப்படி மன்னுவது ஆன்மா ஆகும். அதுவே குண பேதங்கட்கேற்பச் சுக துக்க மோகருபங்களான பயனே நுகர்வதுமாகும். இதனேத் 'தரு பயன் நுகர்த லானும்' என்ற தொடர் தெரிவிக்கும். ஆன்மாப் புருட தத்துவ ரூபமாய் ரின்று இங்ஙனம் அறியும், அனுபவிக்கும் என்பது சாத்திரம். இப்பகுதியைத் திருவாசகத்தில் உள்ள — ''சிந்தை செய்கை கேள்வி வாக்குச் சீரில் ஐம்புலன்களால் முந்தையான காலம்'' ''இந்திரிய வயமயங்கி இறப்பதற்கே காரணமாய் -அந்தரமே திரிந்துபோய் அருநரகில் வீழ்வதற்குச் -சிந்தைதனேத் தெளிவித்து'' என்னும்வரிகளுடன் ஒப்பு நோக்கி ஆய்தலாலும் அறிதல்கூடும்.

# உயிர் சடம் ஆதலானும்:

உயிர்=பிராண வாயு; பிராண வாயுவே ஆன்மா எனக் கொண்டு அட்பிராணவாயுவே அறிவுடையது ஆன்மா என்னும் என்று கூறுபவாக்குடும் உளார். பெயர் வேருகவும் பிராணன் என்னும் பெயர் வேருக வும் வெவ்வேற் பொருள்களுக்கு வழங்கப்படுத‰ நாம் அறிவோம். என்ருலும் பிராணுன்மவாதிகள், சொப்பனம் - சுழுத்தி - துரியங்களிலும் பிராண வாயு இயங்கிக்கொண்டேயுள்ளது; அந்தப் பிராண வாயுவா னது, ஐம்புலன்களே அடக்கிக்கொண்டு சொப்பனத் தானத்திலிருந்தும் - அந்த ஐம்பொறிகள படுத்திக்கொண்டு சாக்கிரத்தானத்திற்கு வந்தும் விஷ யங்கீள அறிதல்ன் அதுவே ஆன்மா என்பர். ஆணுல், ஆய்ந்துபார்ப்பின், சுழுத்தியாகிய நித்திரைப்போதில் பிராணவாயு இயங்கிக்கொண்டிருக்தாலும், களின் வழியாய் வரும் இன்ப துன்ப அனுபவமும், உடம்பு தொழிற்படுதலும் இல்ல; இன்ப துன்ப அனு பவத்தையும் உடம்பின்தொழிற்பாட்டையுமுடையது பிராணவாயுவன்று. இந்த இரண்டையும் உடையது பிராணவாயுவின் வேருன ஆன்மாவே ஆதல்வேண்டும் என்பது தெளிவாம்.

சிவஞான போதத்தில் மூன்ரும் சூத்திரத்து ஐந்தாம் அதிகரணத்து மேற்கோளில் பிராணவாயு ஆன்மா அன்று என மறுக்குமிடத்தே ''உண்டியும் வினயும் இல்லாமையினுலே'' எனக் காரணங்காட்டப் பட்டுள்ளது. உண்டி என்பது விஷயங்களினிடமாக வரும் இன்ப துன்ப அனுபவமாகும். விணேயென்பது பிராணனின் இயக்கத்தை அன்று; ஆளுல் உடம்பு தொழிற்படுதலே ஆகும். பிராணவாயு நீங்கிய ஏனேய கருவிகள் ஒடுங்கிய சுழுத்தியில் பிராணவாயு இயங்கிய போதிலும் உண்டியும் விணயும் உடம்பினிடம் ரிகழ்வ වුණ්කී. ஏனேய கருவிகள் ஒடுங்காத சாக்கிரத்தில் அவ்விரண்டும் ரிகழ்கின்றன. சாக்கிரத்திலும் சுழுத்தி யிலும் பிராண வாயுவானது ஒரே மாதிரி இயங்கிக் கொண்டிருந்தாலும் உண்டி விண நுகர்ச்சியில் வேறு பாடிருப்பதனல், சுழுத்தியில் கருவிகீன ஒடுக்கியும், சாக்கிரத்தில் கருவிகளே ஒடுக்காமலும் பிராணவாயு அல்லாத ஏதோ வேடுருன்று செய்கிறது, அதுதான் ஆன்மா. இக்கருத்திண்ச் சிவஞான போதத்தில் ''கண்ட றியும் இவ்வுடலே'' எனத் தொடங்கும் உதாரண வேண்பா உரையால் தெரியலாம். பிராண . வாயுவானது அறியுங்கருத்தா அன்று. அது கருத்தா வாயின் அஃது இயங்கும்போது கருவிகள் ஒடுங்கக் காரணம் இல்லேயாம். ''அறிந்திடும் பிராண அடங்குதல் விடுதல் செய்தால்'' என்னும் சித்தியார்ப் பாடலுரையும் இங்குப் பார்த்தறிதல் பயனுடைத்தாம். இதனல் பிராணவாயுவும் சடமே என்பது கருத்தாம் என்க.

அருவினே உடலுள் ஆவி அறிவிஞல் அறியும் அன்றே :

மேலே தரப்பட்ட நான்கு விதமான காரணங் களாலும் தேகமும், இந்திரியமும், அந்தக்கரணமும், பிராணனும் ஆன்மாவாகமாட்டா எனவும், அவை அறிவில்லாத சடக் கருவிகளே எனவும் நிருபிக்கப் பட்டன.

உடம்பு அவரவர் விணக்கேற்பவே அமைக்கப் படுகின்றது. நம் விருப்பப்படி அமைவுறுதல் இல்லே. அந்த வின அருவமாயிருந்து இப்படி அமைப்புறச் செய்யக் காரணமாகிறது. ''விணயின் வந்தது வினக்கு வீளேவாயது'' என இலக்கியமும் இசைக்கின்றது. ஆதலால் இங்கு ஆசிரியர், 'அருவிண உடலுள் ஆவி' என்ருர். ஆன்மா, தனக்கு விணேவயத்தால் ஏற்பட்ட உடம்பினுள் வின உலக்குமளவும் தங்கி வாழ்கின்றது. யாதேனும் ஒன்றைச் சார்ந்து வாழ்வதே உயிர்க்கு இயல்பு. உடலேச் சார்ந்து உறையும் ஆவியானது முற்றிலும் திருவருளேச் சார்ந்திடுமாயின் முத்திரில யுற்றிடும். வெறுங்காற்றையே உயிரெனக் கருதுபவர் பரும்பான்மையராக இருத்தலின் 'ஆவி' என்ருர். ஆன்மாத்தான் விஷயங்கீள அறிகின்றது என்பது 'ஆவி ... அறியும்' என்பதனுல் பெறப்படும். என்ரு லும் விணக்கேற்ப உடலமைத்துக் கொள்வதிலும், \_ விஷயங்களே அறிவதிலும் ஆன்மா தான் சுதந்தரம் உடைத்தாயிருக்கவில்‰். அறிவிக்க அறிவதே ஆன்ம உள்ளது. ஆதலின் ஆசிரியர் இயல்பாக 'அறியும்' என்னுமல் 'அறிவினல் அறியும்' என் 'அறிவிை®ல்' என்பது, சிவம் றுள்ளார். இங்கு அறிவிக்கும் தன்மையினல் என்னும் குறிப்புடைய கலா ஞானத்தின் துணேயினுல் தாகும். அதாவது, என்பது கருத்தாம்.

குருடனுக்குப் பார்வையுடையான் கோலால் வழிகாட்டி அறிவுறுத்தல் போன்று மலமறைப்புற்று மயக்கமும் உற்றுள்ள ஆன்மாவுக்குக் கருவிகளால் சிவம் அறிவிக்க ஆன்மா அறிகின்றமையால் 'அறிவி ணல் அறியும் அன்றே' என உரைக்கப் பட்டது. இதனுல் தடத்தத்தே ஆன்மா அறியும் முறைமை உணர்த்தப்பட்டிருத்தல் தெரியலாம். ''தனித் துணே நீ நிற்க யான் தருக்கித் தலயால் நடந்த — விணத் துணேயேண்'' என்னும் திருவாசக வரியின் பொருளும் இங்குப் பொருத்திப் பார்த்தல் நன்றும். 'அறியும்' என்றமையால் ஆன்மாவுக்கு அறியும் அறிவு உள்ள தென்பது விளங்கும்.

இதுவரை சொல்லியவை கொண்டு, ஆன்மா என்பது ஒன்று கருவிகளின் வேருக உள்ளது; அது சிவம் அறிவிக்க அறிந்து இவ்வுடலிலே நின்று வாழ்வது எனவும், உலகாயதர் முதலானவர்களுடைய மாறு பட்ட கருத்துக்கள் எவ்வெவ்வாறு தக்க காரணங் காட்டி மறுக்கப்பட்டுள்ளன எனவும் நாம் அறிய லாகும் என்க!

# 4. முன்பே ஆன்மாவுக்கு அறிவு உண்டென்பது

(அறிவிக்க அறிவது ஆன்மா)

அறிவெனில் வாயில் வேண்டா; அன்றெனில் அவைதாம் என்ண? அறிவவை உதவும் என்னில், அசேதனம் அவைதாம்; எல்லாம் அறிபவன் அறியும் தன்மை அருளுவன் என்னில் ஆன்மா அறிவிலா தாகும்; சுசன் அசேதனத்(து) அளித்தி டானே.

# பொழிப்புரை

வேளுர் அறிவிஞல் அறியும் என்றது என்ன? ஆன்மாத் தானே எவற்றையும் அறியும் அறிவு காணும் என்னும் சாங்கியனும் அயிக்கிய வாதியும் சொல்லில் இந்திரியங்கள் வேண்டாவாய் முடியும்.

ஆன்மா அறிவுடையது அன்று என்று நியாய வைசேடிகர் சொல்லில் அறிவில்லாத ஆன்மாவுக்குக் கருவிகள் எற்றுக்கு?

இந்திரியங்கள் ஆன்மாவுக்கு அறியும் முறை மையைக்கொடுக்கும் என்று சங்கிராந்தவாதி சொல் லில், அவை சடம் ஆதலின் கொடுக்கமாட்டாது.

முற்றுணர்வினஞ்கிய பரமசிவன் கருவிகளாலே ஆன்மாவுக்கு அறியும் முறைமையைக் கொடுப்பன் என்று பரிணுமவாதி சொல்லில், அப்போது ஆன்மாச் சடமாக வேண்டும்; ஆதலாலே,

பரமசிவன் சடத்துக்கு அறிவைக் கொடான்.

#### விளக்கவுரை

அறிவு எனில் வாயில் வேண்டா:

உடம்பில் உறையும் ஆன்மாவுக்கு அறிவு உண்டு. அந்தத் தன்மை உடையதாக ஆன்மா இலதாயின் அது சடப்பொருள்களோடு சேர்க்கப்படும். சடம் எதையும் அறியாது. எதையும் அறியாத சடமாக உடம்பும் ஆன்மாவும் இருக்குமானுல் சிற்றறிவு சுட்டறிவு முதலிய பேச்சுக்கே இடம் இல்லேயாய் பிறப்புப் பயனற்றதாய் முடியும். ஆகவே ஆன்மா, சித்துப் பொருளாம் என்னவேண்டும். இவ்வாறு சொல்லப்படுவதை இந்த வாக்கியம் மறுக்கின்றது. ஆன்மா அறிவுடைப் பொருளாயின் அதற்குக் கருவிகளின் துண் வேண்டுவதில்லயே. கருவிகளோடு கூடியவழி ஆன்மா அறிகிறது. நீங்கியவழி அறிவ தில்ல என்று தெரிவதனைல், கருவிகளே அறிவிப்பவை ஆகும். ஆதலால் ஆன்மா அறிவுடையதன்று என மறுப்பர். வாயில் = கருவிகள். இதனைல் தற்சுதந்தர மாய் அறியும் பொருளன்று ஆன்மா என்பது கருத் தாம். ஆன்மாவுக்கு அறிவில்ல என்பது சங்கிராந்த வாதியர் கருத்தாம்.

வாயில்கள் ஒன்றன் அறிதொழிஃப் பிறிதொன்று செய்வதில்‰. ஒன்றையொன்று அறிவதுமில்‰. அறி வுடைய ஆன்மாவின் சந்நிதியிலேதான் கருவிகள் தொழிற்படுகின்றன; தத்தம் இயல்புக்கேற்ப கின்றன. ஆதலால் அவற்றிற்குச் சொர்தமாக அறிவு இல்லே என நாம் அறியலாகும். தச்சன் வேலேயில் திறமைசாலியாக இருந்தாலும், கருவிகளேக்கொண்டே தன் வேணேகளேச் செய்கின்ருன். கருவிகள் நேரே வேலேக்குப் பயன்படுவன போலக் காணப்படினும், அக்கருவிகள் அறிவுடையன ஆகமாட்டா. உண்மை யில் தச்சனுடைய அறிவே, வேஃப்பாடு உடைய பொருள்களேச் சமைத்துப் பயன்துய்க்க உதவுகின்ற 'அறிவு ஆகையால், தாகும். எனில் வாயில் வேண்டா' என்ற கருத்துப் பிழைபாடுடையதாகும். அறிவு ஆன்மாவுக்கு இருப்பினும் வாயில் வேண்டும் என நாம் எளிதில் உணரலாம். இங்ஙனமன்றி, ஆன்மாச் சிவத்தின் அறிவிப்பினுல்தான் அறிகிறது இந்திரியம் முதலான கருவிகள் வேண்டுவ என்നுல்,

தில்ஃ என்று சாங்கியரும் ஐக்கியவாதியரும் கூறுவர். சிவம் அறிவிக்க ஆன்மா அறிவதாயினும், அவ்வறிவு தொழிற்படுவதற்கு இந்திரியம் முதலான கருவிகள் தேவைப்படுவனவே என்பது தெரியலாம்.

### அன்று எனின் அவைதாம் என்னே?

இனி ரியாய வைசேடிகராவார் ஆன்மாவுக்குச் சொர்தமாக அறிவில்லே; ஆதலால் கருவிகளின் துணே தேவைப்படுகின்றது என்பர். இவர்கள் கூற்றும் கொள்ளத்தக்கது அன்று. ஏனெனில் ஆன்மா அறிவு உடைய பொருள்அன்று எனக்கொண்டால் சடப்பொருள் என்று ஏற்படும். சடப்பொருளுக்குத் தான் அறிவு கிடையாது. இந்திரியம் முதலன சடப் பொருள்கள் என்பது யாவரும் தெரிந்த செய்தியே. அப்படி இந்திரியங்கள் சடப்பொருளாக இருப்பத்னல் தான், அவை தாமாக ஒரு தொழிஃயும் முடிவதில்ணே. ஆன்மாவும் இருந்தால் சடமாக ். அதுவும் எந்தத் தொழிலேயும் செய்யாது. இப்படி. ஆன்மாவும் சடப்பொருளாய் அறிவிக்க தன்மை இல்லாததாயின் இந்திரியங்கள் அதற்குப் பயன்படமாட்டா. அப்படிப் பயன்படமாட்டாவா \_\_\_\_ யின் அந்தக் கருவிகள் ஏற்றுக்கு? இதுபற்றியே, ஆன்மா அறிவுடையது 'அன்று எனின் அவை தாம் என்னே' எனப்பட்டது. இதனுல் ஆன்மா அறிவுடைய பொருள்தான் என்று ஏற்படும்.

ஏதொன்றை அறிவதற்கும் இந்திரியங்களின் துணே ஆன்மாவுக்கு வேண்டியுள்ளமையே ஆன்மா வுக்கு அறிவில்லே என்பதைப் புலப்படுத்தும் என வாதித்தல் சரியன்று. கைகளால் ஒரு பொருளின் இருப்பைக் குருடன் ஒருவன் தடவி அறிவாளுயின் அவனுக்குக் கண்கள் இல்லே என்னலாம். பார்த்த மாத்திரத்தே பொருளின் பெயரை அவன் கூறவல்லா **ையின்** அவினக் குருடன் என எவரும் சு. ருர்: கண்ணறிவுடையவன் என்றே சொல்வர். இப்படித் தான் ஆன்மாவும் தன்னறிவுடையதாய் இந்திரியங் களேக்கொண்டு விஷயங்களேத் தெரிகிறது. ஆகையால் ஆன்மா அறிவுடையபொருள் என்று கூறத் தடை இல்ஃயாம் என்க. '' அறிவு எனில் வாயில் பொறி புலன் என்னே?'' என்று சங்கற்ப ரிராகரணத்தே தரப்பட்டுள்ள வரி இங்குள்ள வாக்கியத்துக்கு ஏற்ப இருத்தல் காணலாம். மற்றும் ஈசுவர அவிகாரவாதி ரிராகரணத்தே கூறப்படும் செய்திகளேயும் ஈங்குப் படித்துப்பார்த்தல் பயன் உடைத்தாம்.

அறிவு அவை உதவும் என்னில், அவைதாம் அசேதனம் :

ஆன்மாவின் விஷய அனுபவத்துக்கு—விஷயக் காட்சிக்கு—பாசஞானம் எனப்படுமதாகிய இந்திரி யங்களே மயக்கமில்லாமல் அறிவிக்கின்றன. இந்த அறிவிப்பின் துணேயில்லாவிடில் ஆன்மா விஷயங்களே அறியாது சுட்டுணர்வு இன்றிக் கிடக்கும். இதுவே ஆன்மாவின் பெத்தரில் எனப்படும். ''பாச ஐம்புலன் தேசுற உணர்த்தப் பசுத்தனி ஞானம் புதித்திடும் அன்றே'' என்பதும், ''உயிரும் அறிவாய் ஒன்றும் அறியாது அன்றே'' என்பதும் சிவசமவாதியர் கருத்து எனச் சங்கற்பரிராகரணநாலில் தரப்பட்டிருக்கின்றன. 'அவை' என்பது இந்திரியங்களேக் குறிக்கும். 'அவை' (ஆன்மாவுக்கு) 'அறிவு உதவும்' என்பது இவ்வரியில்

/தரப்படுவது. இது சித்தாந்தியர் கருத்தன்று; சிவ சமவாதியர் கருத்தாம். பாசமாகிய கருவிகளாலன்றி ஆன்மாவிடம் அறிவு கிகழாது என்பர் இவர்.

இக்கருத்தினே மறுத்து உரைப்பது, 'அவைதாம் அசேதனம்' என்னும் வாக்கியம். இந்திரியங்கட்கு அறிவென்பது இல்லே. இந்திரியங்கள் யாவும் சடமே. ஆன்மாவை அசேதனம் என்றுகொண்டால் அதுவும் சடப்பொருள் எனப்படும். சடப்பொருட்கு அறிவு இராது. அப்படியானல் ஆன்மா எதணியும் அறியும் வன்மை அற்றதாகக் கொள்ளப்படும். ஆன்மாக்கள் இருப்பதாயின் இவ்வளவு ஏற்பாடுகள் எதற்காக ? இந்திரியங்கள் யாவும் அசேதனமாதலால் அத்தகைய பொருள் ஒன்றையும் அறியாது. அங்ஙன முள்ள அறிவற்ற நில்மையுடைய கருவிகள் எப்படி ஆன்மாவுக்கு அறிவுதர இயலும்? தானே பசித்துய ருழல்பவன் பிறனுக்கு எங்ஙனம் பசி தவிர்க்கும் மருந்திய வல்லான் ஆவன் ? இந்திரியங்களில் எதுவும் அறிவுடையதன்று என்பதை 'அவைதாம்' சொல் குறிப்பதாகும். இங்கு ''அறிவதைம் பொறியே என்னில்" என்னும் சித்தியார்ப்பாட ஃப் பயிலுதல் பண்புடைத்தாகும். ஐந்து இந்திரியங்களேயும்கொண்டு ஐந்து விஷயங்களேயும் அறியும்பொருள் ஆன்மாவே யாம். ஆதலால், ஆன்மா அறிவுடைய சேதனப் பொருளாம் என்ப3த் மெய்ம்மை ஆகும். என்க! இதனுல் சங்கிராந்தவாதியின் கொள்கையும் மறுக்கப் பட்டதாகும்.

எல்லாம் அறிபவன், அறியும் தன்மை அருளுவன் என்னில்:

உணர்த்த உணர்வதே ஆன்மாவின் இயல்பாம் என்பது சித்தாந்தம். முற்றுணர்வினன் இறைவன். அவனுக்கு அறிதற்கண் ஒருகருவியும் தேவைப்படுவ தில்லே. கருவியின் கூட்டுறவான் அறியுங்குறைபாடு உடையது ஆன்மா. ஆதலின் சிற்றறிவும் சுட்டுணர் வும் கொண்டுள்ள ஆன்மாவுக்குக் கருவிக‱க்கூட்டி அறியும்முறைமையைத் தருவான். இதனுல் ஆன்மா வானது அறிவிக்க அறியும் தன்மை உடையதென் பெறப்படும். இருந்தாங்கிருந்து யாவற்றையும் ஒருசேர அறியும் அறிவே முற்றுணர்வு எனப்படும். இவ்வித அறிவு ஆன்மாவுக்கு இலது; இறைவற்கே உளது. ஆன்மாவோ, கேவலத்தில் மலமறைப்புற்று அறிவின்றியதாய்க்கிடக்கிறது. பிறகு சகலத்தில் கருவி களோடு கூட்டுவிக்கப்படுகிறது. இவ்வாறு கூட்டு விக்கப்பட்டபிறகு சிற்றறிவும் சுட்டறிவும் உடைய தாகிறது. ஆதலால், இவ்விதம் குறைபாடு உடைய ஆன்மாவுக்கு இறைவன் அறிவித்தல் ரிகழ்கின்றது. ஆன்மா, அறிவுக்குறைபாடு உடையதாயிருப்பதால் இறைவன் இங்ஙனம் உதவுகின்ருளுவன்.

இப்படி இறைவன் உதவுவதுகொண்டு ஆன்மா வானது சற்றும் அறிவில்லாப்பொருள் என விபரீத மாக எண்ணுதலும், ஐயமுறுதலும் தவரும். ஆன்மா வுக்கு, முன்னமே இருக்கும் அறிவை, இறைவன் கருவிகளால் விளக்குவன். இதனேயே 'அறியுந்தன்மை அருளுவன்' என்ற தொடரால் நாம் தெரியவேண்டும். பீரமமே, கருவிகளோடு கூடினுல் அறிவுக்குறைவு உடையதாகியும், கருவிகளே நீங்கினுல் நிறையறிவுடை யதாகவும் விளங்கும் என்று பரிணுமவாதியர் கூறுவ துண்டு. ஏகான்மவாதியரும்இவ்விதக்கருத்துடையரே. இவ்வாருன சிலேமை கடவுளுக்கு இருப்பதா யின் இறைவனும் குறைபாடுடையன் என்றேற்படும். ஆதலின், ஆன்மா என்பது வேறு, இறைவன் வேறு. இறைவன்காட்ட ஆன்மாக்காணும் இயல்புடையதே என நாம் அறிதல் நன்ரும்.

### என்னில் ஆன்மா அறிவிலது ஆகும்:

மேலே கூறப்பட்டவாறு அறிவுறுத்தும் இறைவன் செய்சின்றவனுவன். ஆன்மாவி ஆன்மா னிடம் அறியும் தன்மை இருந்தேதீருகிறது. அறிவில்லாத பொருளன்று. ஆகையால் ஆன்மாவுக் குக் கருவிக்ணக் கூட்டி விளக்குவதே இறைபுரி செய லாம். இதுபற்றியே அறிவை அருளுவன் என்னுமல், அறியும் தன்மை அருளுவன் எனப்பட்டது எனக் கொண்டு, ஏற்றவாறு பொருள் செய்துகொள்வதே தகுதியதாம். தன்மை என்னும் சொல் பரிணுமவாதி யின் கூற்றில் தன்னிச்சையாக அமைந்து கெடத்தல் கியப்புக்குரித்தாம் என்க. தன்மை என்னும் சொல் லியல்பை நாம் நன்கறியாவிடில் ஆன்மா அறிவில்லா தது எனக் கொள்ளவேண்டிவரும். சித்தாந்தத்துக்கு 'ஆன்மா அறிவீலதாகும்' என்ற இடம் தெரிவிப்பதா கும் என்க.

# ஈசன் அசேதனத்து அளித்திடானே:

இறைவன் ஆன்மாவுக்கு ஏற்கனவே உள்ள அறிவை விளங்கச்செய்கிருனேயல்லாமல் அறிவையே புதிதாகப் படைத்துத் தருகின்ருனிலன். அறிவற்ற வற்றிற்குப் புதுவதாக அறிவைத் தருவது இறைவன் செயலன்று, அப்படியாணல் எல்லாக் கருவிகளுமே சேதனப் பொருள்களாகிவிடும். கருவிகள் எல்லாம் யாண்டும் அசேதனப் பொருள்களே. ஆன்மாவுக்கு அவை கண்ணுக்கு விளக்குப் பயன்படுவது போன்று துணே புரியும். கண், விளக்கால் பார்த்து அறிகிறதே யல்லால், விளக்கு, பொருள்களேப் பார்த்து அறிதல் இல்லே.

இப்படித்தான் ஆன்மாவும் கருவிகளினுல் பயன் அறிவு பெறு இன்றது. ஆன்மாவினிடத்தே ஓரளவு அறிக்கு இருத்தலால்தான் இங்ஙனம் விஷயங்களே பயன் அடைய முடிகின்றது. இவ் வாறு ஆன்மா சேதனப்பொருளாயிருத்தலின், இறைவன் ஆன்மா வுக்குக் கருவிகளேத்தந்து அவற்றின்மூலமாக ஆன்ம அறிவினே விளங்கச்செய்கின்ருன். ஆன்மாவினிடம் இவ்வாருன அறிவு இல்லேயாயின் ஈசன் ஆன்மாவுக்கு உணர்த்தமாட்டான். இதுபற்றியே, 'ஈசன் அசேத னத்து அளித்திடான்' எனப்பட்டது. அசேதனம் = அறிவில்லாதது.

அம்பு ஒருவன்மீது பாய்க்து ஊறு செய்திட கேரிட்டால், உலகத்தவர்கள் 'அம்பு பாய்க்தது' என் பரேயன்றி அம்பு எய்தவணப்பற்றிச் சொல்வதில்லே. இது உலகவழக்கு. ஆணல் உண்மை அப்படியன்று. அம்புக்கு எய்பவன் தொழிலின்றிப் பாயும் தன்மை இல்லே. " எய்தவர் தம் அருகிருப்ப அம்பை கொக்த கருமம் என்ன?" என்பது மேற்கோளாகக் கொள்ளப் படலாம். இவ்விதமாக உள்ளதே ஆன்மவிஷயமும் என்னலாம். ''வாயில் அளவில் அறிதலில் ஏதம் இல் அறிவு உயிர்க்கு எய்துதல் இலதே" என்பது சங்கற்ப சிராகரணம்.

0

### பசுபோதத்தால் அறியப்படுவன யாவும் அசத்தாதல்

அறிவினுல் அறிந்த யாவும் அசத்தாதல் அறிதி; என்றும் அறிவினுல் அறி(ய) ஒளுதேல் ஆவ(து)ஒன்(று) இன்மை; தொன்மை அறிவுதான் ஒன்றை முந்தி அதுஅது ஆகக் காணும் அறிவுகாண் அசத்து; மற்ற(து) அறிவினுக்(கு) அறியொணுதே.

### பொழிப்புரை

(கருத்தா ஒருவன் இருப்பஞயின் அவன் என்ஞல் அறியப்படாஞே எனில்) ஆன்மாவினது சிற்றறிவி ஞெல் அறியப்பட்ட பொருளெல்லாம் நிஃ நில்லாதது உண்மை என்று அறிவாய்;

(ஆயின், சத்தாகியசிவம் என்ஞல் எப்பொழுதும் அறியப்படாதோ என்றுல்) ஒருகாலத்திலும் சிவன் ஆன்மாவால் அறியப்படாதிருக்குமாயின் இவனுக் குச் சிவணேக்கொண்டு ஆவதாகிய ஒரு பிரயோசன மும் இல்லாமை உண்மையாம்;

(ஆஞல், என்ஞல் அறியப்பட்டதெல்லாம் அசத் தென்று சொன்னது என்ண? எனில்) அநாதியாய் வருகின்ற பசுபோதமாவது ஒரு விஷயத்தை இந்திரி யங்களாலே முற்பட்டுப் பொருந்தி அது அதுவாகச் சுட்டியேறியப்படும் பொருள்காண் அசத்து என்றது.

அந்தச் சிவம் இந்தச் சுட்டறிவினுல் அறியப் படாது. காணும் அறிவு என்பது காணப்படும் பொரு ளேக்குறிக்கும்.

#### விளக்கவுரை

அறிவினுல் அறிந்த யாவும் அசத்தாதல் அறிதி :

கருத்தா ஒருவன் உண்டு. அவனுல் அறிவிக்கப் பட்டுத்தான் ஆன்மா அறியும். தானே தனித்துகின்று அறியாது. ஆன்மாவுக்கு உள்ளது சிற்றறிவு. கருவிக ளுடன் கூடிகிற்கும்போது சுட்டறிவுடையதாகும். சிற்றறிவால் முற்றறிவுப் பொருள் அறியப்படாது. சுட்டறிவால் அறிவதற்குச் சிவன் சுட்டி அறியப்படும் பொருளல்லன். இப்படிச் சிற்றறிவாலும் சுட்டறி வாலும் சிவன் அறியப்படான் என்ருல் கருத்தா ஒரு வன் உண்டா என்பதே ஐயத்திற்கிடமாகிறதே. கிச்ச யமாய் உள்பொருளாயின், ஆன்மாகினுல் அறியப்படவேண்டுமே. கடவுள், உள்பொருளாயின் ஆன்மா வினுல் அறியப்பட வேண்டும். அப்படி அறியப்படாமையின் கடவுளே இல்பொருள் எனவேண்டிவரும் என்று சிலர் வாதம் புரிவர்.

பரம்பொருள், உள்பொருளாயிருப்பதனுவேயே ஆன்மாவினுல் அறியப்படவேண்டும் என்பதில்லே. கடவுள், மனம் வாக்குக் காயங்களால் ஆகிய பாச அறிவைக் கடந்திருப்பவன். மேலும் முற்றறிவுப் பொருள். ஆதலின், ஆன்மா, தன்னுடைய மனம் வாக்குக் காயங்களுக்கொண்டு கடவுளே அறிதல் இயலாது. இருட்டுச் சூரியனேப் பார்க்க விரும்பினுல் இயலாது. இதனுல் சூரியனேப் பார்க்க விரும்பினுல் இயலாது. இதனுல் சூரியனே இல்லே என்றல் தவரும். மனம் வாக்குக் காயங்களால் பொருள்களே ஆன்மா அறியமுடிகிறதே என்றுல், கருவிகளேக் கொண்டு - சுற்றறிவைக் கொண்டு - கண்டறியப்படும் பொருள்கள்யாவும் சடப்பொருளும்

٩

சுட்டுப்பொருளுமே ஆகும். கடவுள், சடப்பொருளு மல்லன்; சுட்டுப்பொருளுமல்லன்.சடப்பொருளாயிருப் பவை எவையும் சித்தியப்பொருளல்ல; அழிவெய்தும். அங்ஙனமே சுட்டுப்பொருளாயிருப்பனவும் அழிவெய் தும். பரம்பொருள் சடப்போருள் என்ருல் அதுவும் அழிவெய்திடும். பரம்பொருள் அழிவற்றது. ஆதலால், ஆன்மாவினது சிற்றறிவினுல் - பாசஞானத்தால் - பசு போதத்தால் - அறியப்படுபவன் அல்லன் சிவன் என் பது தெரியப்படும் என்னலாம். ''மனத்தொடு வாக்கு இறந்த சித்துருவு அது; அசித்து ஆம் மனத்தினுல் தேர்வதெல்லாம் '' என்பது சித்தியார். இதுபற்றியே, '(ஆன்ம) அறிவினுல் அறிந்த யாவும் அசத்தாதல் அறிதி' எனப்பட்டது.

# என்றும் அறிவினுல் அறியொணுதேல் ஆவதொன்று இன்மை:

மேலே சொல்லப்பட்டவாற்ருல் ஆன்மாவிணுல் அறியப்படும் பொருள் சடமாய் அழியும் என்பது சரி. ஒருபோதும் ஆன்மாவிணுல் அறியப்படாத பொரு ளாகச் சிவம் இருப்பதாயின் அப்பொருளால் ஏதும் பயன் இல்ஃயாகுமன்றே! அத்தகைப் பொருளின் இருப்பு எற்றுக்கு என்று வாதிப்பாருளர். சிவபரம் பொருள் ஒருவாற்ருல் அறியப்படுவதுமன்று; அறியப் படாததுமன்று என்று இருதிறப்படக்கூறுதல் மயக்க முடைத்தாகும். சிவப்பொருள் உண்டென்ருல், அறி யப்பட்ட பொருள் சடமாய் அழிவெய்தும் எனப்படு கிறது. அறியப்படாதபொருள் எனிலோ இப்பொருளே உள்பொருளெனக் கொள்வதாக முடியும். பொருள் இருப்பதாயின் ஆன்மாவால் அறியப்படல் வேண்டும். அறியப்படாததாணல் அப்பொருளால் ஒருபயனுமில்ல என்றே கொள்ளவேண்டும். ஆதலின். பரம்பொருளே அறியப்படுமென்றும், அறியப்படாதென்றும் கூறுதல் குற்றமாம் என்றும் வாதிப்பர். இதனுல் அறியப்பட வேண்டிய உண்மை இன்னதென்பது தெரியப்படல் நன்று.

உண்மையாதென்ருல், சிவம் அறியப்படுவதன்று கருவி கரணங்களால் அறியப்படுவது என்பதற்குக் அன்று என்பது பொருளாகக் கொள்ளப்பட வேண் டும். அறியப்படாததன்று என்பதற்குச் சிவஞானத்தி . இலே அறியப்படாதது அன்று என்பது பொருளாகக் கொள்ளப்படவேண்டும். இதன் கருத்து யாதெனில், மேலே சொல்லப்பட்ட முறைப்படி பாச பசு ஞானங் களேக் கடந்தாளின்று அறிவதற்குரிய வல்லமை உடை யவன் ஒருவன், அந்தச் சிவப்பொருளே அப்பொரு கோடு ஒன்றபட்டு நின்று அப்பொருளின் அருளால் அறிவன் என்பதாம். ஒன்ருய் நின்ருல் அறியமுடி அறியமுடியுமாயின் ஒன்ருய் ரிற்றல் இய யாதே ? லாகே ? என்ருல், சிவப்பொருண் அறியும் அனுபவத் தின்போது அறிவு சிகழ்வதற்கு இறைவன் ஆன்மா கின் அறிவுடன் கலந்து ஒன்றுயிருப்பன்; அறியப்படு வதற்குப் பொருள்தன்மைபற்றி ஆன்மாளின் வேரு யிருப்பன்; அறிதல்தொழில் கிகழ்வதற்கு ஆன்மாவின் அறிவைச் செலுத்தி அவ்வறிவோடு உடனுயிருப்பன்; இப்படி அத்துவிதமாய் இறைவன்ரிற்பதனுல் ஆன்மா விருல் அறிபமுடிகிறது.

கண்ணுனது, சூரியனே அறியும்போது கண்ணெளி யோடு சூரியன் கலந்து ஒன்ருய் ரிற்கும். காணப்படு

வதற்குச் சூரியன் கண்ணின் வேருயும் இருப்பன். காணும் தொழில்ரிகழ்ச்சிக்குச் சூரியன் கண் ஒளியைச் செலுத்தி உட்டைய் நிற்கும். இவ்வாருனதே இறை செயலும் என்னலாம். இதுவரை கூறியவைகொண்டு, சிவன் அருளினுல் ஆன்மா சிவத்தை அறியும் என்பது பெறப்படும். சிவபரம்பொருண் அப்பரம்பொருளின் அருளால் ஆன்மா பிரிப்பின்றி நின்று அறியும் என் பதைச் சிவஞான சித்தியார் நூலில் "அறிபொருள் அசித்தாய் வேரும் " எனத் தொடங்கும் திருவிருத் தத்தால் அறியலாகும். இதனுல். 'அறிவினுல் அறிய ஒணுதேல் ஆவதொன்றின்மை' என்பதன் உண்மை இன்னதென்பது தெளிவுற விளங்கும். பரம்பொருள் அறிவானும், அறிபொருளும், அறிவும் எனப் பகுத் தறியமுடியாகிஃமை உடையது. ஆனபடியால்தான் உயிரறிவினுல் அறியவொண்ணுது என்பது உண்மைக் சுற்ருப் என்க! 'உயிர் அறிந்தது ' என்பதெல்லாப், அறிதற்பயன் உயிர்க்காதல்கோக்கிக் கூறப்படுவதாம்,

முத்தியில் சிவணே ஆன்மா அறியாது கிடக் கும் என்பது பாடாண வாதியின் கொள்கை. இதனே 'ஆவதொன்று இன்மை' என்ற வாக்கியம் உணர்த்து கிறது. இந்தக் கொள்கையும் தவறென்பது மேலே தரப்பட்ட செய்திகளால் உணரப்படும். எல்லாக்கருவி களும் நீங்கி ஆன்மா ஆணவத்தோடு கூடி ஒன்றும் அறியாமல் கிடப்பது கேவலத் துயரம் எனப்படுமே யல்லாமல் முத்தி எனப்படாது. ''பாடாணத்தில் கூடா முத்தி'' என்பது சங்கற்ப நிராகரணம்.

தொன்மை அறிவுதான் ஒன்றை முக்தி அதுஅது ஆகக்காணும் அறிவு காண் அசத்து :

ஆன்மா உயிர்ப்பொருள் - சித்துப்பொருள். ஆத லால் அதனிடம் இயல்பாகவே அறிவு உண்டு. ஆணுல் அந்த அறிவு விறதினுள் உள்ள தீப்போல ஆணவமலத் தால் மறைபுண்டுள்ளது. இங்ஙனம் முற்றிலும் மறைப் புண்டிருத்தலால் ஆன்ம அறிவு தொழிற்பட இயல்வ தில்ஃ. இந்த நில்யில் ஆன்மா எதனேயும் அறியாது கடக்கும். கண்ணுக்கு விளக்குப்போல் கருவிகளோடு கூடி இல் ஓரளவு விஷ்யங்களே அறியும் திறம் உடைய தாகும். கருவிகளேச் சார்ந்தறிவதும், மயங்கி அறிவ தும், அறிந்து மறப்பதும், மறந்து பின் அறிவதும் ஆகிய இப்படிப்பட்ட சில குறைபாடுகள் ஆன்ம அறி வீற்கு உள்ளன. இது பசுபோதம் என்றழைக்கப்படும். கேவல் நீல்முதலாகவே இத்தகைக் குறைபாடுடைய பசுபோதம் இருத்தலால் ஆன்மாவுக்கு இப்பசுபோதம்-ஜீவபோதம் - இயல்பாக இருப்பதாகும். ஆகலின், 'தொன்மை அறிவு' எனப்பட்டது.

சிற்சில வாதியர், ஆணவமலத்தை ஆன்மாளின் இயற்கை என்பர். அது தவறு. ஆணவமலம் ஆன்மா வின்குற்றமேயாகும்; குணமன்று. ஆகையால்தான் மல நீக்கம் செய்யமுடிகிறது. அறிவுடைமையே ஆன்மா வின் இயல்பாகும். இந்த அறிவைக் கொண்டுதான், ஆன்மா சகலரிலயில் விஷயங்களேக் கிரகிக்க வல்ல தாகிறது. ஆணவமலத்தை உயிர்க்குணம் என்பவர் பாடாணவாதியராவர். இவர்கள், இம்மலம் உயிரோடு கலந்துநிற்றலால் உயிரின்குணவிசேடம் என்கின்றனர். ஒருபொருளினிடம் குணம்போலவே குற்றமும் கலந்து நிற்றல்கூடும். அதனேக்கொண்டு குற்றத்தையும் குண மேனக் கோடல் பொருந்தாது. கண்ணுக்குக் குணம் ஒளியே. குருட்டுக்கண்ணுக்கு அவ்வொளி படலத்தால் மறைப்புறுதலின் கண்பார்வை தெரிந்திலது. இது கொண்டு படலத்தையே கண்ணின்குணம் எனல் தவ ருகும். படலம் உரிக்கப்பட்டபின்னர், பார்வை தெரிய லுறுகிறது. இதனேக் ''குருடன்தன் கண்ணின் குற் றம் கண்ணின்தன் குணமோ கூருய்'' எனக் கூறித் தெருட்டுகிறது சித்தியார். மலம் குணமெனக்கொள் ளப்படின், ஆன்மாவைச் சித்துப்பொருள் என்னுது சடப்பொருள்ளன வேண்டிவரும். ஆதலால், அறிவே ஆன்மாவின் குணமாம். இது தொன்மையானதே.

இத்தகைய தொன்மை அறிவே, மாயையினுல் தரப்படுகிற கலே முதலிய தத்துவங்களேக்கொண்டு ஒவ்வொரு பொருள்யும் - விஷயத்தையும் - இந்திரியங் களின் வாயிலால் உலகமுகமாக ஓடிச்சென்று அழுந்தி அதுவதுவாகிச் சுட்டி அறிகின்றது. இதுவே சுட் டறிவு எனப்படும். இந்தச் சுட்டறிவால் அறியப்படும் பொருள்கள் யாவும்-அவற்ருலேற்படும் அனுபவமும் -ரிலேயற்றவையாம். ஆதலின் அசத்து எனப்படும். அசத்து = நிலையற்றது.

விஷயத்தை வேருக ரின்று அறிவது சுட்டறி வாம். ஒரு பொருளின் தோற்றத்தைப் பற்றி ரிற்கை யில் அப்பொருளின் தோற்றமாகவே தானும் ரிற்கிறது. பேறகு அப்பொருள்ளிட்டு நீங்கிப் பிறிதொரு பொரு ளேப் பற்றி ரிற்கையில் முன்னேய தோற்றம் கெட்டு விடுகிறது. ஆதலால் அவ்வறிவு நாசமுடைத்தென்பர். ஒன்றில் ரில்பெருமல் ஓரிடம்விட்டு ஓரிடம் தாவுவ தாலும், தனு கரணம் புவனம் போகம் முதலாகப் பல வேறுவகைப்பட அறிவதாலும், மலத்தோடு கலத்தலா லும், உண்மை அறிவு தலேப்பட்ட பிறகு வேறுபட்டு ஒழிவதனுலும், அச்சுட்ட நிவு அசத்தே ஆம். ஆகை யால் அப்படிப்பட்ட சுட்ட நிவினுல் சுட்டி அநியப் பட்ட பொருள்கள் யாவும் அசத்தேயாவனவாம். இது குநித்தே ஆசிரியர், 'ஒன்றை முந்தி அது அது ஆகக் காணும் அநிவுகாண் அசத்து' என்றுள்ளார். இங்கு, ''ஆவதாய் அழிவதாகி'' எனத் தொடங்கும் சித்தியார்ப் பாடல் காணத்தகுவதாம். இதனுல், அறிபொருள் அனேத்தும் அசத்தென்பது அவற்றை அநியும் அறிவின் இயல்புபற்றித் தெரிவிக்கப்பட்டதாயிற்றென்க!

# மற்றது அறிவினுக்கு அறியொணுதே :

ஞானம் மூவகைப்படும். அவை, பாசஞானம் -பசுஞானம் - பதிஞானம் என்பவை. பாசஞானமா வது, ஏகதேசமாய் அறிதலாம். அதாவது, பஞ்சமும், பொருட்பீரபஞ்சமும் ஆகிய இருவகைப் பரபஞ்சங்களின் வாயிலாக ஆன்மாவினிடம் கிகமும் ஏகதேச ஞானமாம். பசு ஞானமாவது, செருக்குற் றறிதலாம். அதாவது, பிரபஞ்சங்களப் பொருந்திய ஆன்மா இவையெல்லாம் தனக்கடங்கியவை என்றும், அவற்றின் நீங்கியபோது சிவணே ஒப்பேன் என்றும் செருக்கால் சடுதியில் மதிக்கவருவதாகிய சிவசமவாத ஞானமாகும். பதிஞானமாவது ஒருசேர அறிதலாம். எனினும் பதியினுள் அடங்கிப் பதிவாயிலாக நிகமும் ஞானமாகும் இது. இவற்ருல் பாசஞானம் சுட்டறிவு என்றம், பசுஞானம் சிற்றறிவு என்றம். பதிஞானம் பதியினுள் அடங்கிய அறிவு எனவும் தெரியலாம். எனவே, இவற்றின் வேருய்கின்று ஆன்மா சிவத்தினே அறிதல் இயலாதாம். ''பாசஞானத்தாலும் பசுஞானத் தாலும்'' எனத் தொடங்கும் சித்தியார்ப்பாடல் இங் . குப் பார்த்தல் பயனுடைத்தாம். பதிஞானத்தால் தன்

அறிவினிடம் வைத்து ஆராய்ந்து அன்புடன் திருவடி கீழ்கின்கீழ் கீங்காதே தூங்கிடின் அப்பரமனருளால் ஆன்மா சிவத்தை அறியலாகும். உள்ளத்தின்கண் ஆன்மஞானத்தை விளக்குவது சிவமே ஆதலால் தன்னத் தருவன் என்க! சிவமே இதனுலேதான், ஆசிரியர் 'மற்று அது அறிவினுக்கு அறிய ஒண்ணதே' என் நுரைத்துள்ளார். ''நிணப்பதாக சிந்தை செல்லும்'' என்னும் திருவாசகப்பாடல் இங்குக் காணத்தகும் மற்றும் சிவஞானத்தால் பரமணே மேற்கோளாகும். அறியுமாற்றை, ''சேரக் கருதிச் சிந்தணமைத் திருந்த'' என்னும் திருவாசகப்பாடலும் ஈண்டுக் காண்டல் தகுவதேயாம்.

#### 6. சத்து அசத்து அறிதல்

(சிவன் தோய்வறாக்ன்றுணர்த்தல்)

எவ்வறி(வு) அசத்த றிந்த(து) எனில்உயிர் அறியா(து); ஈசன் அவ்வறி(வு) அறியான்; அல்லது அசேதனம் அறியா(து); ஆவி செவ்விய கருவி கூடித் தெரிவுரு(து); அருளில் சேரா(து); உவ்இரு வகைய(து) என்னில், ஒளிஇருள் ஒருங்(கு) உருவே.

# பொழிப்புரை

அந்த அசத்தை அசத்து என்று அறிந்தது எந்த அறிவு என்றுல், சிற்றறிவுடையது தாஞக ஒன்றை யும் அறியாதாதலால் உயிரானது அசத்தைச் சத்து என்றே இருப்பதொழிந்து அசத்து என்று அறிய மாட்டாது; முற்றறிவுடைய ஈசஞே என்றுல், ஒன்றை இது எனச் சுட்டி அறியான்;

அன்றி, இவர்களே ஒழிந்த கருவிகள் சடம் ஆகை யால் பாசஞானம் அறியாது;

சிற்றறிவான ஆன்மாவும் அதற்குக்கருவியாகச் சிறந்த சடமும் கூடி அறியும் என்றுல், விளக்கம் உண்டாகாது;

அருளான சிவஞானமும் உயிரும் கூடி அறியும் என்ருல், பெத்தத்திலே ஆன்மா அருளிற்பொருந் தாது;

மற்றைப்பதியும் பாசமும் கூடி அறியும் என்றுல் ஒளியும் இருளும் ஓரிடத்தில் நில்லா.

குறிப்பு:- ஓவ்விருவகையது என்று பாடங்கொள்வா ரும் உளர். ஓத்த இருவகை எனப்பொருள்தரும் இந்தப் பாடம் இலக்கணத்தோடும் சம்பிரதாயத்தோடும் பொருந் தாது என்பர். இப்பாடலில் விகாரவாதி, பரிணுமவாதி, சிவசமவாதி, சங்கிராந்தவாதி, சைவர், ஐக்கியவாதி என்னும் அறுவருடைய வாதங்கள் மறுக்கப்பட்டுள்ளன. அசத்தை அசத்தென்று அறிந்தது, பசு-பாச பதி ஞானம் மூன்றும் அன்ரும்.

#### . விளக்கவுரை

எவ்வறிவு அசத்தா (என) அறிந்தது எனில், உயிர் அறியாது:

உலகில் உள்ள பொருள்கள் சத்துப்பொருள் என வும், அசத்துப்பொருள் எனவும் இரண்டுவகைப்படும். சத்துப்பொருள் எப்போதும் சி‰த்திருப்பவை ஆகும். அசத்துப்பொருள் என்பது, காரியப்படுங்கால் தோற்ற 本院衛士京衛 養皇十二

જ

முடையதுபோல் காணப்பட்டுக் காரண அவத்தையில் காணப்படாமல் ஒடுங்கிப்போவதாகும். முயற்கோடு, பேய்த்தேர், இப்பிவெள்ளி, கயிற்றரவு முதலிய பொய்த்தோற்றங்களும் அசத்தின்பாற் படுவனவேயாகும். அசத்துக்களுக்குத் தம்மையும் பிறவற்றையும் அறி விக்கும் இயல்பு கிடையாதென்பது வெள்ளிடைமலே. அறியப்படும் பொருள்கள் தோன்றி அழிவனவாகும். அறியப்படாத பொருளுக்குத் தோற்றக்கேடுகளில்லே. அறியப்படாத பொருள்கள் சத்தாதல் ஒருபோதும் இல்லே. அறியப்படாத பொருள்கள் சத்தாதல் ஒருபோதும் பயனும் இல்லே.

இப்படி ஒருபொருளேச் சத்தெனவும் அசத்தென வும் அறிவது எப்பொருள் ? உயிரே இங்ஙனம் முற்றி லும் அறியும் திறனுடையது என்றுல், உயிருக்குக் தொழிற்படுதலே அறிவு நிலேயில் சகலத்திலோ கருவிகளின் து‱யால் எவ்வளவு அறி அறியமுடியும். அவ்வளவுதான் யலாமோ என்கின்ரேம். திறனேத்தான் சுட்டறிவு சிற்றறிவு எனவும் மலமறைப்பும் உடைமையால் இது அசத்துப்பொருள் சொல்லுக்ரேம். ஆகவே. என்று அறியும் ஆற்றல் உயிரினிடமே உள்ளது என் பதற்கில்லே. உயிரானது அறிவுக்குறைபாடு உடைமை யால் அசத்தைக்கூடச் சத்தென மயங்கியும் மாறு பட்டும் அறியுமேயல்லாமல் உள்ளதை உள்ளவாறே அறிவதில்மே. ஆணுல் ஈசுவர அவிகாரவாதியர், ஆன்மா அறிவுடைப்பொருள்; அறிவே அது; ஆதலால், எதனே யும் அறியும் திறணுடையது என்பர்.

அறிவுடைப்பொருளானுல் எதஃனயும் ரின்ருங்கு அறியவேண்டும். துஃணகள் தேவைப்படா. இதனுல் இந்திரியங்களின் உதவி தேவைப்படவேண்டுவதில்லே. ஆஞல், இந்திரியங்களேப் பொருந்தியே விஷயத்தை அறிகிறது. இந்திரியங்களேப் பொருந்தியே விஷயத்தை அறிகிறது. இந்திரியங்களேப்பொருந்தியறியும் என்பத குமேயே ஆன்ம அறிவு சுத்தமுடைத்தன்று என்பது தெரியலாம். மற்றும் ஒரு பொறியைக் கொண்டே எல்லா விஷயத்தையும் அறியமுடிவதுமில்லே என்பதும் நாம் அறிவோம். "அறிவிலாமை கண்டனம்" என்பது சங்கற்ப நிராகரணம். ஆகையினுல், ஒரு பொருளே அசத்தென அறியும் நல்லறிவு ஆன்மாவுக்கு இன்மையால், ஆன்மா அசத்தெனத் துணிந்தறிதல் செய்யாது என்பது மெய்ம்மையாம். இதுவே, 'எவ் வறிவு அசத்து அறிந்தது எனில் உயிர் (நிறையறிவு இலாமையின்) அறியாது' எனப்பட்டது.

# ஈசன் அவ்வறிவு அறியான் :

ஈசனே, இங்ஙனம் சத்து × அசத்து என்பன வற்றை அறிகின்ருன் என்ருல் அதுவும் சரியன்று. பரம்பொருள் பேரறிவுடையவன். இருந்தாங்கறியும் இயல்புடையவன். ஒன்றைச் சுட்டியறிவேண்டியவ னல்லன். அவனே யாவுமாய் ரிற்பவன். ஆதலால், சுட்டறிவுக்குரிய பொறி புலன்களால் அறியவேண்டிய அவசியம் இல்லாதவளுவன். ''வாளுகி மண்ணுகி'' என்னும் திருவாசகப்பாடற்கருத்தை சண்டுக் கருதிப் பார்த்தல் நன்ரும். அறிவானும், அறிவிப்பானும், அறிவும், அறியப்படு பொருளும் இப்படி. யாவுமாய் இருப்பதே இறை இயல்பாதலின். சசன், கருவிகளின் துணேகொண்டு சத்து × அசத்து என அறியும் இயல் பினன் ஆகான் என்பது தெரியலாம். இதுபற்றியே, 'சசன் அவ்வறிவு அறியான்' எனப்பட்டது. 53

### அல்லது அசேதனம் அறியாது:

ஒருவேளே கருவிகளே விஷயங்களக் கண்டு அறி விக்கின்றன. இதற்கு ஆன்மா அறிவுடையதாக இருக்க வேண்டுவதில்‰, என்று வாதிப்பாரும் உளர். கள் யாவும் உயிரற்றவை; சடப்பொருள்கள். ஆதலின் அவைகள் அறிவுடையனவாக இருத்தல் ஒருபோதும் இயலாது. அசத்தாகிய பிரபஞ்சத்தை இந்திரியங்கள் அறியும் என்பது சங்கிராந்தவாதியின் கருத்தாம். றும் ஆன்மாவின் முன்னி‰யில், காக்தமும் இரும்பும் போன்ற உடல் இயங்கும்; அப்படி இயங்கும்போது, கருவிகளே விஷயங்களே அனுபவிக்கும் என்பர் இவர் கள். இது பொருந்தாது. ஐந்து இந்திரியங்களும் ஒவ் வொரு விஷயமாகவே அறியும். ஓர் இந்திரிய விஷ யத்தைப் பிறிதோரிக்கிரியம் அறியாது. ஒரே இக்திரிய மான இரண்டு செவிகள், இரண்டு கண்கள் ஒரேகாலத் தில் இரு வேறு விஷயங்கீனக் கேட்டலும், காண்ட லும் செய்யா. அனுபவம் ஆன்மாவுக்கே உரியதாக இருத்தலின் கருவிகள் அசேதனமேயாகும். ''மனுதியும் மெய் உயிர்ச்செயலும் தனக்கு இலது ஒருவர்க்கு எனத் தெளிகி‰'' என்பது சங்கற்ப நிராகரணம். ''நீ…ஒன் றின் மறைந்து ஐம்புலன் காண வாராய்'' என்பது . நக்கீரர் வாக்கு. இதனில் புலன்கள் அறிநிறனுடையன அல்ல என்பது புலப்படுத்தப்பட்டுள்ளமை காணலாம். இங்குக் கூறியவற்ருல் 'அசேதனம் அறியாது' என நாமுணர்தல் நன்ரும். இதனுல் பாசஞானத்து இயல்பு தெரிவிக்கப்பட்டதென்க.

# ஆவி, செவ்விய கருவிகூடின் (உம்) தெரிவுருது :

சிவசமவாதியர், உயிரானது செப்பம் வாய்ந்த கருவிகளுடன் கூடினுல் அறிந்து அனுபவிக்குமல்லால்,

a

**.** 

தாகை அறியமாட்டாமையின் உயிர் கருவிகளின் கூட்டமே பிரபஞ்சத்தை அறியச்செய்யும் என்பர். பாசஞானமும் அநாதியே உள்ள ஒன்ரும். பாச ஞானமே இந்திரியங்கள். இவையே விஷயத்தை விளக் கும். அப்போது ஆன்மஞானம் அந்த விஷயத்தைப் புசிக்கும். பாசமாகிய கருவிகளால்தான் ஆன்மாவிடம் ஞானம் நிகழலுறும். இவ்வாறெல்லாம் இவ்வாதியர் வாதிப்பர்.

நில்பெற்ற உயிர்கட்கு விஷயங்கள் வேருயிருப் பவையாம். பசுஞானம், தாணென்றியாகவே விஷயங் களே அறிவதில்லே, பாசஞானமும் அப்படிப்பட்டதே. கண்ணுக்குக் காணும்தன்மை இருப்பினும் ஏதேனும் ஒர் ஒளியின் துணே தேவைப்படுகின்றது. அப்போதும் ஆன்மா உடன் நின்ருலல்லது ஒளியாலோ, கண்ணி இலோ காண முடிவதில்லே. இதுகொண்டு அறிவுக்கு வேரேர் துணே தேவைப்படுதலே நாமறியலாம். இது பற்றியே, 'ஆவி செவ்விய கருவி கூடின் தெரிவுருது' எனப்பட்டது. எனவே, செவ்விய கருவி கூடினும் ஆவிக்கு உண்மையான விளக்கம் ஏற்படாது என்பது தெரியப்படுதல் காணலாம்.

# ஆவி, அருளில் சேராது:

ஐக்கியவாதியர், ஆவி அருளிற்சேர்ந்து அறியும் என்பர். உயிர் இப்போது சகலநிலயில் உள்ளது. இந்தச் சகலநிலயில் கருவிகளோடு கூடிப் பிரபஞ் சத்தை மெய்யெனக்கொண்டும் கண்டும் விஷய போகங்களேத் துய்த்தலிலேயே ஆவியானது உழல் கிறது. இந்தநிலேயில் இறையருள் வாய்ப்பு ஆவிக்குக் கிடைப்பது மிக அரிது. இருவினே ஒப்பு - மலபரிபாகம் முதலன ஏற்பட்ட பின்னரே, ஆசாரியன் ஆட்கொள்வ தன்மூலம் அருள்வாய்ப்புக்கிட்டும். அப்போது ஆன்மா முத்திரிஸ்க்கே அருகதைப்பட்டுக்கிடக்கும். அங்ஙன மின்றி இப்பெத்தாவத்தையில் திருவருளோடுகலத்தல் ஏற்படாது. திருவருளோடு கலந்திடும் ஆன்மா, பரமே பார்த்திருக்குமல்லாமல் பதார்த்தங்களேப் பார்த்திருத் தல் இல்லே. ஆதலின் பிரபஞ்சானுபவத்தின்பொருட்டு ஆவி ஒருபோதும் அருளுடன் சேராது என்றுரைக்கப் பட்டது. அருளெனப்படுவது சிவஞானமாம்.

உவ் இருவகையது என்னில் ஒளி இருள் ஒருங்கு உருவே :

ஒளி என்பது பதி. இருள் என்பது பாசம். பிரபஞ் சத்தை அருளும் இந்திரியங்களும் கூடி அறியும் என் பர் ஒருசார் சைவர். அருளுக்கு இந்திரியங்களுடன் கூடி அறியவேண்டுவது ஏதும் இன்ரும். லாம் பரமன், க‰முதலாகிய கருவிக்கு ஆன்மாவுக்கு விளக்குப்போலப் பயன்படும்பொருட்டு உதவினனே யவ்லால், தனக்குதவுமாறு படைத்திலன். மாயையின் தயவு இறைவற்கு எள்ளத்தகோயும் வேண்டுவதில்லே. மாயை இறையினுள் ஒடுங்கிடுமல்லாமல் கட்டுப்படுத் இந்திரியங்கள் ஆன்மாவுடன் சம்பந்தப்படுவ தல்லால் சிவ@ெடுசம்பந்தப்படுதல் இல்ஃயாம். ''மல பிருணிரையோளி, தானமர் விளக்கிற் றகுமிருட் கலாதி கள், ஈனபில் இவனிடத் தெவ்வாறிசைந்தன" எனவரு மிடம் மேற்கோளாக ஏற்கத்தகுவதாம். பதியும் பாச மும் கூடி அறியும் என்பது, ஒளியும் இருளும் ஒருங்கு கூடி நிற்கும் என்பது போல்வதாம். இது நடவாச் செயலாம். ஆவியும் கருவியும் கூடி அறியா என்று

á

முதனிற்கூறப்பட்டது. பிறகு ஆவியும் அருளும் கூடா என்று கூறப்பட்டது. எஞ்சி ரிற்பது அருளும் கருவி யுமேயாதலால் 'உவ் இருவகையது ' என்றுள்ளார் ஆசிரியர். உப்பக்கம் = அப்பக்கம்.

முப்பொருள்களேயும் ஒவ்வொன்ருகத் தனித்தனி மறுத்துரைத்தார் ஆசிரியர் முதற்கண். பிறகு இரண் டிரண்டாகக் கூடி அறியும் என்பதை மறுத்தலாஞர். இந்த மறுப்புக்களே இப்பாடல் தரலுற்றது. இதுவரை பார்க்கப்பட்டனகொண்டு உயிர் அறியாது என்றத ஞல் விகாரவாதியும் - ஈசன் அறியான் என்றதஞல் பரிணுமவாதியும் - அசேதனம் அறியாது என்றதஞல் சிவசமவாதியும் - ஆகியும் கருவியும் அறியா என்றத ஞல் சங்கிராந்த வாதியும் கருவியும் அறியா என்றத ஞல் சங்கிராந்த வாதியும் - உயிரும் அருளும் கூடா என்றதஞல் சைவரும் - பதியும் கருவியும் கடா என்றதஞல் சைவரும் - பதியும் கருவியும் கடா என்றதஞல் சைவரும் - பதியும் கருவியும் கடா என்றதஞல் கைவரும் - பதியும் கருவியும் கடா என்றதஞல் கைகியவாதியும் முறையே இப்பாடலில் மறுக்கப்பட்டமை தெரியலாகும். அசத்தை அசத்து எனவும், சத்தைச் சத்து எனவும் அறிவதே உண்மை அறிவின் இலக்கணமாகும். "மெய்க்நெறி பொய்க்கெறி கீக்கியமை அதிசயம்" என்கிறது அதிசயப்பத்து.

> 7. அருள் கண்ணுக ஆன்மா அறிதல் (ஆன்மாச் சதசத்தாம்)

சத்(து)இது என்(று) அசத்துத் தான் அறி யா(து); அசத்தைச் சத்(து)அறிந்(து) அசுல வேண்டா; அசத்(து)இது சத்(து)இது என்றுஓர் சத்(து)இருள் ஒளிஅலாக்கண் தன்மைய தாம்;அசத்தைச் சத்துடன் நின்று நீக்கும் தன்மை யால்சத சத்(து)ஆமே.

#### பொழிப்புரை

அசத்தான பாசம் சடம் ஆகையால் சத்தாகிய சிவத்தை 'இது' என்று சுட்டி அறியமாட்டாது;

சத்தாகிய சிவம் வியாப்தமாகையால் அசத்தை 'இது' என்று அறிந்து நீங்கவேண்டா;

மலபாகத்தால் பிரகாசித்த அருளாலே பாசம் இது, சிவம் இது என்று அறிகின்ற ஆன்மாவானது, இருளிலே நின்றபோது இருளாயும், ஒளியிலே நின்ற போது ஒளியாயும், இருளும் ஒளியும் அல்லாதகண் ணின்தன்மை போலும் தன்மை உடையதாம்;

ஆகவே, முன்னர்க் கூடிநின்ற மலங்களேச் சிவத் தாடனே கூடிநின்று போக்கும் முறைமையாலே அவ் வான்மாவுக்குச் 'சதசத்து' என்ற பெயராம்.

குறிப்பு: கண்ணின் தன்மைபோலும் தன்மையாவது, மலத்துடனே கூடிநின்றபோது மலமாயும் சிவத்துடனே கூடிநின்றபோது சிவமாயும் நிற்கும் முறைமை. சத்து = உள்ளது; அறிவு, இது அசத்தை அறியாதாயின், சத் தையும் அறியாது. ஆதலின், இவ்விரண்டையும் அறிவது எவ்வறிவு என்று வினவச் சத்தையும் அசத்தையும் அருள் கண்ணுக ஆன்மாவே அறியும் என்பது கருத்தாம். ஓர் சத்து: விணத்தொகை.

### விளக்கவுரை

இச்செய்யுளில் ஆன்ம அறிவின் இயல்பு விளக்கப் படுகின்றது. ஆன்மா அறிவுடைப்பொருள் எனினும், சார்ந்ததன்வண்ணத்ததாகவே அதன்அறிவுவிளங்கும். பாசத்தைச் சார்ந்தபோது பாசமயமாக விளங்கிடும். பதியைச் சார்ந்தபோது பதிவினக்கம்பெற்றுவினங்கும்.

Ó

Q,

இப்படி இரண்டினிடமும் சார்க்து கிற்கும் இயல்பு உடையது ஆன்மா. ஒருகாலத்தில் இரண்டினிடமும் சார்க்துகில்லாது. ஒன்றைச் சார்க்திடுகையில் மற் ரென்றைச் சார்க்திராது. சகலாவத்தையில் பாசப் பொருணேச் சார்க்து போக போக்கிய விருப்புற்றிடும். சுத்தாவத்தையில் சிவஞானப் பெருக்குற்றுச் சிவத்தி னது திருவருண அடைக்துகிற்கும். மலங்களெல்லாம் ஒவினபோதுதான் ஆன்மாச் சுத்தகிலே உற்றிடும்.

மற்றும் ஆன்ம அறிவினியல்பினேத் தொகுத்துக் சுறின், 'இந்திரியங்களின் துணேயில்லாமல் தானே ஒரு வீடயத்தையும் ஆன்மா அறியாது: முன் அறிந்த விஷயத்தைப் பின் ஒருவிஷயத்தை அறியும்போது மறந்திடுகின்றது; மறந்த விஷயத்தை மீண்டும் அறி வித்தால் அறிதிறது: இவ்வாறு அறியும் தன்னே அறி யாது; ஆகவே இறைவன் அறிவிக்க அறியும் இயல்பு உடையது' என்றுரைக்கலாம். ''அறிந்திடும் ஆன்மா ஒன்றை'' என்னும் சித்தியார்ப்பாடல் இங்கு அறிதல் இங்குதமுடைத்தாம்.

### சத்து இது என்று அசத்துத் தான் அறியாது:

அசத்து என்பது சடப்பொருளாம். அழியும் பொருள் சடப்பொருள் எனப்படும். இதனை் சடப் போருள் அழியும்பொருள் எனப்படாது. அசத்தென் பது குனியம் அன்று. பலவாகவும் சடமாகவும் இருக் கும் அசத்து அழிவுறும். சடமாயினும் ஒன்ருயிருப் பது அழியாது. இங்ஙனம் அழியா இயல்புடையதெனி னும் அசத்தானது, சடமாய் இருத்தலின் - சடசத்தா யிருத்தலின் - சத்துப்பொருளேச் சுட்டி அறியாது. அசத்தும் சித்தொடு கூடின் அறியத் துணேபுரியும். ஆதலால் 'அசத்துத் தான் அறியாது' எனப்பட்டது. குரியன்முன் இருள் ஒருபோதும் சில்லாது. ஆதலின் இருள் குரியனே ஒருபோதும் அறியமுடிவதில்லே. அவ் வாறே அசத்துத்தன்மை - சடத்தன்மை - சத்தி னிடத்தே ரிலேயாது; ஆகலின், 'சத்து இது என்று அறியாது அசத்து' என்ருர். இதலைல் அசத்தெனப் படும் கருவிகளின் இயல்பு உணர்த்தப்பட்டது என்க!

# அசத்தைச் சத்து அறிந்து அகலவேண்டா :

அசத்தென்பது சடப்பொருள் எனவும், அறிவில் லது எனவும், நிலயற்றது எனவும், சித்துப்பொருளுக் குக் கருவியாகப் பயன்படுவதெனவும் தெரிவிக்கப்பட் சத்துப்பொருள்களில் மேம்பட்டது சிலம். பொருளினும் சிறந்ததும், சிவத்தினும் தாழ்ந்ததுமா யது ஆன்மா. மூன்றினும் மிகத்தாழ்வுடையதே சட சத்துப்பொருள். எனவே சத்துப்பொருள் மூவகைப் படும் என்பது தெரியலாகும். அவை, 1. சிற்சத்து, 2. சிற்சடசந்து, 3. சடசத்து என்பனவாம். றுள் சிற்சத்தெனப்படும் சிவம் வியபகமாயிருப்பது. சிற்சடசத்தெனப்படும் ஆன்மாக்கள் வியாப்பியமுடை யன. சடசத்தெனப்படும் கருவிகள் - தத்துவங்கள் -வியாப்தியாயிருப்பவை. சிற்சத்தாகிய சிவம், எங்கும் நிறைந்தது: வேண்டுதல் வேண்டாமை இல்லாதது; இருவினேயில்லது; ஐந்தவித்த ஆற்றலது; தனக்குவமை இல்லாதது. இத்தகைய பொருள், இருந்தாங்கு யாவற் றையும் அறிவது ஆதனின், எதீணயும் சுட்டியைய வேண்டா ததாகும்.

கொண்டு, தனக்கு எதுவும் செய்துகொள்ளத் தேவை யில்லாதது. சடசத்துப் பொருள்களேத் துணேயாகக் கொண்டு உண்மை உணர்ந்து, பற்று நீங்கப்பெற்றுச் சித்துச் சத்தோடு ஒன்ருதற்கு இருப்பது ஆன்மாவே ஆகும். உடம்பு முதலிய கருளிகளேயும், தன்வினக் கேற்ப ஆண்டவணல் தரப்பெற்றுச் செயல்புரிவது ஆன்மா. தத்துவங்களே விட்டு அகலற்பாலது ஆன் மாவே; சிவம் அன்று. எனினும், சத்தாகிய சிவமே அசத்தாகிய பாசமினத்தையும் அறியும் என்பர் சிவாத் துவிதசைவர்.

சத்தாகிய சிவம் வியாபக அறிவுடையதாதலால் எவற்றினேயும் உடைுய்சின்று ஒருசேர அறிந்து ரிற்கு மேயல்லால், தனித்தனி பிரித்து ஒன்றையும் அறியாது. சடசத்தினிடம் சிவம், உடனுகவே இருப்பது. ஆனல் விளங்கத்தோன்ருது. சித்தாகிய ஆன்மாவினிடத்து ளிளங்கித் தோன்றும். எவ்வாருயினும் உடனுய் இருத் தலில் ஒருநிகரதேயாகும். சிவம், வியாபக அறிவுடைய தாயினும், உயிருக்கு உதவுதல்பொருட்டாக அசத்தா கிய கருவி கரணங்க‰ப் பகுத்தறிதல்கூடும் என்பர் பிறவாதியர். அப்பொழுதும் சிவம் சுட்டியறியாது. சிவமுன்னி ஃயில் கருவி கரணங்களாகிய அசத்தானது மு கத்து நிற்பதில்லே அன்றே! விகாரமில்லாது நிற்கும் ஆன்மசந்நிதியில் அசத்தாகிய கருவியானது, சிவகரண மாய் ரின்று சத்தாகிய சிவத்தை அறியுமாதலின் சத்தா கிய சிவமும், ஆன்மாவும் பகுத்தறிதல் கூடும் அசத் தினே என்று சிவ சங்கிராந்தவாதியர் வாதிப்பர்.

சிவசந்ரிதியில் எந்த அசத்தும் நிஃத்துநில்லாது. கருவிகள் அறிவற்றவையாதலின் உயிர் அறிவதற்குத் துணேயாய் ரிற்பனவேயல்லாமல் சிவம் பிரித்தறியப் படும் பொருளாவதின்ரும். ஆகவே, அசத்தும் அறி யாது; சத்தாகிய சிவமும் அசத்தை அறியாது என்பது தேற்றமாம். பாரிசேட அளவையால், உயிரே அசத் தினயும் சத்தினயும் அறிவதென்பது தெரியலாகும் என்க! ''அணத்தும் சத்தென்னின்'' எனத்தொடங்கும் சித்தியார்ப்பாடல் பார்த்தறிதல் இங்கு நன்ரும். இக் கருத்துக்களயே 'சத்து (சிவம்) அசத்தை அறிந்து அகலவேண்டா' என்பதுகொண்டு நாமறிதல்வேண் டும் என்னலாம்.

அசத்து இது சத்து இது என்ற ஓர் சத்து (ஆன்மா), இருள் ஒளி அல்லா கண் தகைமையது :

ஆன்மாவும் சத்துப்பொருளே. சுத்சட அது, பதி பாசம் சத்து என்பது முன்பே கூறப்பட்டது. இரண்டி கோயும் ஆன்மா அறியும். இவ்விரண்டி கோயும் \_\_ அறியுமுகத்தால் தன்னேயும் ஆன்மா அறியும். சத்தும் அசத்தும் ஒன்றனே ஒன்று அறிதற்கு உரிய உரிமை அந்த இரண்டையும் ഉതഥധത എം ஆன்மாவேயாம். ஆன்மாவானது, இது சத்து இது அசத்து எனத் தனித்தறிவது போன்று தன்னத் தனித் இதனுல் ஆன்பாவைச் குனியம் எனல் தறியாது. மலரிலே வாசபோனது மலர்போல விளங் கித்தோன்ருது. சூனியமாகவும் இலது. ஆனுல் அம் மலரிலே அடங்கித் தோன்று இறது.

கண் இருளோடு கூடியபோது இருளாகிறது. ஒளியோடு கூடியபோது ஒளியாகிறது. இருளும் ஒளியும் ஒன்றையொன்று அநிவதில்ஃ. கண்ணுனது இருளுமன்று; ஒளியுமன்று. இவ்விரண்டிற்கும் இட மாயிருப்பது. எதனேச்சார்கிறதோ அதுவாகிரிற்கிறது. தனித்து ரிற்பதில்லே. ஏதாவது ஒன்றைச் சார்ந்தே ரிற்கிறது. இதுவே கண்ணின் தகைமை. அதாவது, தாகை ஒன்றை அறிவதுமில்ல; ஒளியோடு கூடின் அறியாமலிருப்பதுமில்லே என்பதாம். இதுபற்றியே, 'இருள் ஒளி அல்லாக் கண் தகைமையது' எனப் பட்டது ஆன்மா.

சத்து அசத்து என்னும் இரண்டின் வேருகிய ஆன்மா, சத்தோடு கூடித் தன்னேச் சத்தாயும், அசத் தோடு கூடித் தன்னே அசத்தாயும் அறியப்படுவதாம். ஆதலிணுலே இதனேச் 'சதசத்து' என்பர். இச்செய் தியைத் தெரிவிப்பது 'அசத்து இது சத்து இது என்ற ஓர் சத்து ' எனப்படும் வாக்கியம். ஓர் — அறி; சத்து — ஆன்மா. '' சத்தசத் தறிவ தான்மா '' என்னும் சித்தி யார்ப்பாடல் இங்குப் பார்க்கலாகும்.

அசத்தைச் சத்துடன் ஙின்று நீக்கும் தன்மையால் சதசத்து ஆமே:

கண்ணனது ஒளியுடன் கூடியபோது, தன்னேயும் பிறவற்றையும் அறியமுடியாதபடி மறைக்கின்ற இருனே நீக்கிப் பிரகாசமடைகிறது. ஆன்மாவினிடம் ஒன்றுக்கொன்று விரோதப்பட்டவையாகிய பாச இருளும் ஈசனருளும் ஒருசேர உள்ளன. உலகம் பகலுக்கும் இரவுக்கும் இடமாக இருத்தலே நாமறி . வோம். ஒளியும் அநாதியானதே. இருளும் அநாதி யானதே. ஒரு பொருளின் இருப்பை ஒளிதான் உணர்த்தவல்லது. இருள், அப்பொருளின் இருப்பைக் கெடுக்கவல்லது அன்று; ஆனுல், அந்தப் பொருளின் இருப்பை மறைக்கவல்லது. ஒளி, இருள் என்னும் இவ்விரண்டனுள் ஒளியைச் சார்ந்து இருளே நீக்கிக் கொள்வதே கண்ணுக்கழகு. காணும்தன்மை என்னும் ஓரளவு ஒளி, கண்ணினிடமிருத்தலால், கண்ணனது ஒளியுடன் உறவுற்றிருத்தலே பொருத்தமுடைத்தாம். ஒளியும் இருளும் கூடியிருத்தல் அரிதேயல்லாமல், கண்ணனது இவ்விரண்டுக்கும் இடமாயிருத்தல் அரி தன்ரும். இந்த ஐயப்பாட்டி இயே பிறப்பறுக்கலுறு வார் முதற்கண் தெரிந்து தெளியவேண்டும். விணு வெண்பா நூலில் இந்நுலாசிரியர், ''நீடும் ஒளியும் நிறை இருளும் ஓரிடத்துக் கூடல் அரிது'' எனத் தொடங்கிக் கூறிப்போதல் காணலாகும்.

ஆன்மாவுக்குச் சுதந்திரமில்‰யேயன்றி, அறிவே இல்லே எனல் தவறு. ஆன்மா, தனக்குற்ற கட்டி ணத் தானே அறிதலில்லே. இதற்குக் காரணம் அறிவு இன்மை என்பா். ஆகுல் ஆன்மா, அறிவுடையது \_\_\_ என்ற பெயரைப் பெற்றாள்ளது. ஆன்மாவுக்கு அஙா **ஓயே அறிவு உண்டு. கண்ணிடம் ஒளியில்**ஃயாயின் ஞாயிறு முதலிய விளக்கங்கள் இருந்தும் பயனில்லே யாய் முடியும். அவ்வாறே ஆன்மாவினிடம் அறிவே இராதிருப்பின் சிவம், மலம், மாயை முதலனவற் ருல் பயனில்லாமற்போம். விளக்க விளங்கும் கண் ் போல் உணர்த்த உணரும் உணர்வு ஆன்மாவுக்கு உள்ளது. ஏகதேசமாய் அறியும் தன்மை உடையது ஆன்மா. ஆன்ம அறிவானது, பெத்தரிஃப்பில் கருவி முத்திரிஃயில் திருவருளேயும் துணயாகக் கொண்டு விளங்கும். ஏகதேச அறிவு சார்ந்ததன் வண்ணமாக விளங்கும் படிகத்தைப் போல்வதாகும் அசத்தோடு சேர்ந்தபொழுது அசத்தாயும், சத்தோடு

சார்ந்தபொழுது சத்தாயும் அழுந்தும் இயல்புடையது ஆன்மா. அசத்தைச் சத்துடன் சேர்ந்து நீக்கவேண்டு வது ஆன்மாவின் கடமையாம். அறிவிக்க அறிதலால் அறிவேயாகிய அருளுடன் ஆன்மா கூடிரிற்கவேண்டி உள்ளது. இவ்வெல்லாம் கருதியே ஆன்மாவைச் 'சத சத்து' என்றுள்ளார் ஆசிரியர். ''அறிவு அறியாமை இரண்டும் அடியேன் செறிதலால் ... அறிவோ அறி யேனே யாது'' என்ற ஸ்ரீ மெய்கண்டதேவரை ஸ்ரீ அருணந்திதேவர் இருபா இருபது நூலில் விளுவியிருப் பதும் இக்கருத்துக்களே எடுத்துரைப்பதேயாம்.

ஆன்மாவான து இருவிண்யொப்பு, மலபரிபாகம் செய்யும் முயற்சியுறின் சத்திரிபாதம் ஏற்படும். போது சகலாவத்தைக்குள்ள காரியம் பத்தும் நீங்கும். சத்திரிபாதத்துக்கு மூலம் மலபரிபாகம். இருவின ஒப்புக்கு மூலம் சிவபுண்ணியம். இருளினேயொப்பால் சப்தாதி விஷயத்தைப்பற்றிய செயல்டீக்கம் விளயும். சத்தி பதிதலால் கருவிகளின் கூட்டநீக்கம் ஏற்படும். இவ்வாறு படிப்படியாக நீக்கம் செய்துகொள்ள ஆன்மா கடமைப்பட்டிரைப்பததை, 'சத்துடன் நின்று நீக்கும் தன்மையால்' -என்று ஆசிரியர் இங்குக் கூறலுற்ருராவார். ஆன்பாவுக்குள்ள உயிர் என்னும் பெயரால், உயிர்ப்புடன் கூடியது என்னும் பொருள் பெறப்படும். இதுவே, ஆன்மாவானது கருவிகளுடன் கூடியிருப்பதை அறிவிக்கும் என்னலாம்.

இச்செய்யுளால், ஆன்மா, அறிவுடைப்பொருள் என்பதும், அவ்வறிவு சித்தாகிய சிவத்தைச் சார்ந்து பாசநீக்கம் செய்துகொள்ளவேண்டியுள்ளது என்ப தும் தெரிவிக்கப்பட்டன என்க! அருள் கண்ணுக ஆன்மாவே அறியும் என்பது கருத்தாகக்கொள்க!

#### 8. ஆன்மா சிற்றறிவு உடையது

கண்ஒளி விளக்(கு) அளித்துக் காட்டிடும் என்னின் முன்னம் கண்ஒளி ஒன்றும் இன்மும்; விளக்கொளி கலந்த வற்றைக் கண்ஒளி அகல நின்றே கண்டிடும்; வேறு காணுக் கண்ஒளி விளக்கின் சோதி கலந்திடும்; கருத்(து) ஒன்றுஅன்றே.

### பொழிப்புரை

கண்ணுக்கு ஒளியை விளக்குக் கொடுத்துப் பொரு ளேத் தெரிசிப்பிக்கும் என்று நிமித்த பரிணுமவாதி சொல்லின், முன்பு கண்ணுக்கு ஒரு பிரகாசமும் இல்ஃயாய் முடியும்;

விளக்கொளி கலக்கப்பட்டவற்றைக் கண்ணிற் பிரகாசமானது வேருக நின்றே காணும்; இப்படி அகல நின்று காண்கையிலும் விளக்கொளியோடு காண்டலன்றிக்கண்ணெளிகள் தாமே காணமாட்டா;

கண் ணெளியும் விளக்கொளியும் தம்மிற்கலந்து நிற்கும்;

கலந்தாலும் பொருந்திய பொருள்கள் அயிக்கத் தால் ஒன்று எனல் இன்றிப் பொருள் இரண்டே என்க.

குறிப்பு: கருத்து ஒன்று அன்றே என்ற தொடரினுக் குக் கண்ணிற் பிரகாசம் ஒன்றைச் சுட்டிநின்றே காணும்; விளக்கிற் பிரகாசம் ஒன்றையும் சுட்டாமல்நின்றே பிரகா சிக்கும் என்பாரும் உளர். இதனைல், கருத்தா ஆன்மா வுக்கு அறிவைக் கொடுப்பன் என்னும் பரிணுமவாதியை மறுத்துணர்த்தியவாரும்.

### வீளக்கவுரை

ரிமித்தகாரண பரிணுமவாதியுர் எனினும் சிவாத்து வித சைவர் எனினும் வேறல்லர். இவர்கள் நிமித்த காரணமாகிய முதல்வன், மாயையோடும் கூடி முதற் காரணமாகப் பாளிணமிப்பன்; பசு பாசங்கள் பதி வியாப கத்தில் வியாப்பியமாய் ஈிற்பன; தனித்த முதல்களல்ல; மரத்தில் அடங்கிய கிணகளும் மரமேயாம். சதசத்தும் அசத்தும் எல்லாம் சத்து எனவேபடும்; பதித்தன் மைக்கு வேருகப் பசுவுக்கு அறியும் தன்மை கிடை யாது. பசு ஒரு தனி முதல் அன்று. சத்தாகிய பதிப் பொருளே ஆன்மாவினிடமாக நின்று அறியும்; முப் பொருள்கள் எனக் கொள்ளப்படுவது புறப்பேதம் பற்றியதே; உயிர், சிவத்தின் வேருகாமையின் உயிருக் காக உண்டாகும் தோற்றம் அழிவு யாவும் சிவத்திற்கே ஆம்; முதல்வன் அறியப்படுபவன் அல்லன்; பவனே. சிவத்திற்குப் பிரபஞ்சத்தைச் சுட்டி அறிவ தாகிய சுட்டறிவு உண்டு; இங்ஙனம் சுட்டி அறியமாட் டாதவனுயன் முற்றுணாவ்வடையன் எனப்படமாட் டான்; அருவாயிருப்பது சிவம்; உருவாயிருப்பது சத்தி; இவ்விரண்டேயல்லாமல் அசேதனம் என்பது இல்லே. ஆகவே அறிவில்லாப்பொருள் என்பதே கிடையாது; அருவமாய் அறிவாய் இருப்பவன் அனுபவிக்கும்**போ**து இரண்டு பொருள்களும் ஒன்ருயிருக்கும்; தனித்த ஒரு விஷயத்தைச் சுட்டி அறியும்போது விஷயம் எனவும் அறிவு எனவும் இரண்டுபடாமல் பொதுமையாக இருக் கும். கண்ணுக்கு உள்ள திறமை காணுதல்; காண்பது கண்; காணும் திறம் கண்ணினுடையதன்று: ருயின் அது இருட்டிலேயும் காணவேண்டும்; அப் படிக் காண்பதில்லே: மின்மினி ஒளி, இருட்டை நீக்கி

ஒளிர்திறது: கண் ஒளி இருளே நீக்கக் காண்கிலோம். எல்லாம் சிவசத்தியர் நாடகமே.

''தான் ஒருவனுமே பலவாகி டின்றுன்'' என்பது இருவாசகம். ''ஊതுகி உயிராகி அதனுள்ரின்ற உணர் வாகிப் பிறவணத்தும் நீயேநின்ருய்'' என்பது தேவா ரம். ''காயாகிப் பழமாகிப் பழத்தின் நின்ற இரதங்கள் உண்போனும் தானே ஆகி" என்பது திருப்பாட்டு. ''அறிவானும் தானே அறிவிப்பான் தானே'' என்பது திருவந்தாதி. ''வான் கெட்டு ... நான் கெட்டேன்'' என்பது மணிவாசகம். இப்படியெல்லாம் ஆண்டவன் அநுக்கிரகமுடையோர் கூறியிருத்தலினுல் என்ருரு தனித்தபொருளும், அதற்குத் தனித்ததோர் அறிவும் இல்லேயென்பதே பொருத்தம். விளக்கொளி கொண்டு காண்பதும் சிவமே. இவ்வாறெல்லாம்சிமித்த காரண பரிணுமவாதியர் கூறுவர். வெளிப்போக்காகக் கருதினுல் இக்கூற்றெல்லாம் உண்மை என வே தோன்றும். எனினும் உண்மை வேறு. அதண அறி விப்பதே இச்செய்யுளின் கோக்கமாம்.

மேலே உள்ள கூற்றுக்கள் யாவும் ரிராகரிக்கப் பட்டிருத்தலேச் சங்கற்ப ரிராகரண நூலில் விரிவாய்க் காணுதல் கூடும். அந்நூல் இவ்வாதீனத்து 121-ஆம் வெளியீடாகும்.

கருத்தா ஐந்தொழில்களேயும் தனக்காகச் செய்து கொள்ள வேண்டுவதிலன். அமுதம் உண்டு பசியறப் பெற்றவன், பசிக்காகக் கஞ்சி காய்ச்சுவஞ? சித்தினின் றும் அசித்துப் பிறவாது. உடம்பு அறிவுடைப்பொருள் என எவரும் கூருர். எல்லாம் அறிவுடைப் பொருளா ஞல் கடம் - படம் எல்லாம் தாமாகவே சஞ்சாரம் செய்யகோிடும். உடல்தோறும் உள்ள உயிர் என்பது பேரறிவின் வேருன பொருளே ஆகும். கண்ணுக்கு விளக்கே ஒளி தந்து பொருள்க‱க் காட்டிடும் என் ருல், கண்ணினிடத்தில் முன்பு ஒளி இல்லாதிருந்தது என்று ஏற்படும். விளக்கொளிக்கு ஒரு பொருணீச் சுட்டியறியும் அறிவு கிடையாது. வீளக்கொளி பல பொருள்களின்மீதும் பட்டுப் பரவியிருக்கும். கண்ணு தான் விரும்பும் பொருளமட்டில் சுட்டிக் காணும். இதனுல் இப்படிச் சுட்டிக்காட்டும் அறிவு விளக்கினிடம் இல்லே என நாம் தெரியலாம். தன்பால் சுட்டிக்காட்டும் அறிவே இல்லாதபோது கண்ணுக்கு எவ்வாறு விளக்குச் சுட்டிக்காட்டும் அறிவைத் தர இயலும்? ஆகவே, கண்ணினுடைய இயல்பான ஒளி தான், விளக்கின் ஒளியைத் துணேயாகக்கொண்டு பொருணேச் சுட்டிக் காண்கிறது என்பது தேறப்பட வேண்டும். விளக்குத்தான் ஒளியற்ற கண்ணுக்கு ஒளி அளித்தது என்பது பொருந்தாது.

அப்படியானல் கண்ணினிடம் ஒளியே இல்ல என்பது பெறப்படும். இது தவருகும். இருளில் இருக் கும் குருடணக் காணவிரும்பி வந்தவன் விளக்கைக் கொண்டு அவனேக் காண்பான். ஆனல் அந்த விளக் கைக்குருடன் கையில் தந்து தன்னேக் காணும்படிச் சொன்னுல், குருடன், ஒளியிழந்த கண்ணுடையானுக இருத்தலால் காணமாட்டான். இதனுல்,கண்ணினிடம் முன்பே ஒன்றைக் காண்பதற்கான ஒளி இருக்க வேண்டும் என நாம் அறியலாம். திரைப்படக் காட்சி யின்போது மக்கள் யாவரும் இருளில் அமர்ந்திருக் கிருர்கள். முன்புள்ள திரையில் ஒளி பரவியிருக்கிறது. அவ்வொளியினிடையே உருவங்கள் ஓடுகின்றன.

இருட்டிலே அமர்ந்திருப்பினும் அந்த மக்கள் ஒளியின் உதவியைக்கொண்டு உருவங்களேக் காண்கின் இருளிலே இருப்பினும் கண்ணினிடம் ஒளி றனர். இருத்தலால், அவ்வோளியானது வெளி ஒளியோடு கலாத்து உருவங்களேக் காண்கிறது. கண்ணெளிக்கு இருட்டினின் றும் ஒளியுள்ளவிடத்துக்கு ஓடிக்காணும் இயல்பு உள்ளது. ஆகவே கண்ணினிடம் வெளி ஒளி யல்லாத தனிப்பட்ட ஒளியோன்றிருப்பது கண்கூடா கத் தெரியப்படுகிறது. இப்படித்தான் ஆன்மாவானது, இறையருள் அறிவிக்க அதன் துணேகொண்டு தன்னறி வால் அறிகின்றது என்னலாம். இங்ஙனம் கூறியவை கொண்டு கண்ணுக்கு ஒளியை விளக்கு அளித்துக் காட்டிடும் என்றல் பொருந்தாக் கூற்றெனப் புகலப் விளக்கே அளிப்பதாயின், முன்பே கண்ணி னிடம் ஒளியில்லே என்றேற்படும். இதண, 'முன்னம் கண்ஒளி ஒன்றும் இன்ரும்' என்ற வாக்கியம் சொல்லு கின்றது.

இறைவனும் அறிவே இல்லாதவர்க்கு அறிவைத் தரமாட்டான். அறிவற்ற ஆன்மாவுக்கு இறைவன் அறிவைத் தருவன் என்ருல் இறைவனும் அறிவற்ற வன் எனக் கருதப்பட சேரிடும். இது முற்றும் தவருன கருத்தாம் என்க! "அறிவு ஒன்று இல்லோர்க்கு இறை அருள் உதவுதல் - பிறிவு அறிவு அரிய செறி இருள் இடத்து ஓர் - அந்தகன் காண வந்தோர் எம்மை -நீவிரும் காணவேணும் என்று ஆங்கு - எடுத்து ஒரு தீபம் கொடுத்ததை ஒக்கும் - இச்செயற்கு இறைவன் கொச்சையன் அன்றே" எனவரும் சங்கற்பு வராகரண நூல் வரிகளின் பொருள் சண்டு அறிதல் பொருந்தும் எனலாம்.

ò

- 2

விளக்கொளி கலந்தவற்றைக் கண் ஒளி அகலநின்றே கண்டிடும் :

விளக்கொளியான து குறிப்பிட்ட ஒரு பொருளின் மீது மட்டும் பரவுவதில்லே. தன் வியாபகத்துட்பட்ட எல்லாப் பொருள்கள்மீதும் ஒளியைப் பரவவிட்டிருக் கும். இதனுல் விளக்குக்குக் குறிப்பிட்டு ஒருபொருண மட்டும் கண்ணுக்குக் காட்டும் அறிவு கிடையாதென் பதுவெளிப்படை. கண்ணுனது தான் ஒளியில் இருப் பினும் அன்றி இருளில் இருப்பினும் தான் விரும்பும் பொருளமட்டும் சுட்டிக்காணும் தன்மைபெற்றிருக் கென்றது. இதனுல் கண்ணுக்குத்தான் இங்ஙனம் சுட்டி யறியும் அறிவு உள்ளது என்பது வெளியாகின்.மது. ஆனல் கண்ணெளியானது இருளில் பொருளத் தன்னெளியொன்றை மட்டும் கொண்டு காணமுடி வதில்லே. விளக்கொளியின் துண்கொண்டு தான் கயக்கும் பொருள்களேயே சுட்டிக்காண்கிறது. வியாப்த்திருக்கும் எல்லாப் பொருள் விளக்கொளி களேயும் ஒருசேரக் காண்பதில்லே. சூரியனெளி பரவி யிருக்கும் வான்பரப்பு முழுவதையும் கண் காண்ப தில்லே. தன் காணும் சக்திக்கு ஏற்ற எல்லேயுட்பட் . டதையே காண்கிறதை நாம் அறிவோம். வ்ழுழ்வ இருளில் தான் இருப்பீனும், ஒளிப்பரப்பீனுட்பட்ட பொருளத் தன் ஒளியை வெளி ஒளியோடு கலக்க வைத்துக் காண்கிறது. இதனல் கண்ணெளி வேறு; விளக்கொளி வேறு என்பது தெரியலாகும். ஆனது பற்றியே, 'கண் ஒளி அகல நின்றே கண்டிடும்' என் றாள்ளார் ஆசிரியர்.

வேறுகாணுக் கண்ஒளி விளக்கின்சோதி கலர்திடும் :

各

கண்டுணுளி வேறு; விளக்கொளி வேறு என்பது முன்னே கூறப்பட்டது. ஆயினும் காட்சியின்போது இரண்டும் வேறுவேறுபட்டுக் காணப்படுவதில்‰. தூல ஒளியாயிருப்பது கண்டுணுளி. குக்கும் ஒளியா யிருப்பது விளக்கொளி. இந்த இரண்டும் ஒன்றுபட் டுக்கலர்து நிற்கும் நில உற்று நோக்கவல்லார்க்கும் பிரித்து அறியமுடிவதில்லே. ஆகலின், 'வேறு காணு' எனப்பட்டது. கண்ணெளியாய்க் காணுகின் றபோது காணும் தன்மை முணத்துத் தோன்றும். அப்போது விளக்கொளி பிரித்தறியவருதலில் கூ. அன்றி, விளக் கொளியாக் காணும்போது காட்டும் தன்மை முணத் துத்தோன்றுமாதலின் கண்ணெளி பிரித்தறிய வருத භ්න්ථින්. மற்றும், கண்ணெளி இது, விளக்கொளி இது எனப் பிரித்துக் காணப் புகுந்தாலும் காணும் தன்மையே முற்பட்டுத் தோன்றலுறும். அப்போது விளக்கொளியானது திரிவுபுலனுகக் காட்சிப்படுவதல் லாமல் தெளிவுபுலனுகக் காட்சிப்படுவதில்லே. 'வேறு காண' என்பதுகொண்டு இக்கருத்தும் அறியப்படும்.

ஒரு வீஷயத்தில் வீழ்ந்த கண்ணெளிகள் பலவும் தம்முள் ஒன்றையொன்று காணுவதுமில்லே; காட்டு வதுமில்லே. கண்ணெளிகள் தமக்குள் கலக்கும் இயைபு பெற்றில்லே. ஆணுல், கண் விளக்கைக்காண்ட லும், விளக்குக் கண்ணுக்குக் காட்டலும் ஆகிய இயைபு இருக்கிறது. கண்ணெளி விளக்கொளிக்குள் இயைபு இல்லாவிட்டால் காண்டல்தொழில் சிகழாமற் போம். விளக்கொளியைக் கண் காணுங்கால் அது வதுவாய் சின்று காணும். அதாவது தன்னேயும் அவ் விளக்கொளிவண்ணமாய் சின்று காணும் என்பதாம். ''சின்னேக் காணு மார்தர், தம்மையும் காணுத்தன்மை போரே " என்ற இடத்து இத்தத்துவம் பொருத்தப் படுத‰த் தேசிகர் திருவாக்குக்களால் அறியலாம்.

கண்ணெளியானது எந்த எந்த ஒளியோடு கூடி இடம் அந்தந்த ஒளிவடிவாய்க் காணப்படும்; தனித்துக் காணப்படுவதில்லே. தனித்துக் காண்டல் மயக்கக் காட் இயேயாகும். விளக்கொளியின்முன் கண்ணெளி மடங்கிப்போதல் இன்ரும். கண்ணெளி யானது. துணேயொளி சிறிதாயின் சிறிதாயும், தாயின் பெரிதாயும் விளங்கும் இயல்புடையது. கண் முதலிய இந்திரியங்கள் அவ்வவற்றுக்குரிய விஷயங்களே அந்த அந்த விஷயங்களோடு கலந்தே அறியும். கலவா மல் விஷங்கள் முன்னே நின்ற அளவில் அறிதலில்லே. அறியுமாயின் முன்னே நின்ற எல்லாப்பொருள்களேயும் ஒருங்கே அறியவேண்டும். ஒன்றை அறியுங்கால் பிறி தொன்றை அறிவதில்‰். ஆதலால், கலந்8ேத அறிதல் வெளிப்படையாம். இந்திரியமாகிய கண்ணெளிக்கும் விஷயமாகிய விளக்கொளிக்கும் தம்முட்கலப்பில்ல என்பது பிரத்தியட்சவிரோதமாம். இவையெல்லாம் கருதியே, 'கண் ஒளி விளக்கின் சோதி கலந்திடும்' என்றுள்ளார் ஆசிரியர் எனலாம். இதனே accommodation power என்பர் விஞ்ஞானரீதியில். This is a remarkable property of the eye என்பர்.

## கருத்து ஒன்று அன்றே:

கண்ணெளியும் விளக்கொளியும் ஒன்ருகும் என் பதனுல் ஒளி ஒன்றே எனக்கொள்ளுதல் கூடாது. கண் கெணளி விளக்கொளிகளின் கலப்பு ஒன்றேயல்லாமல் ஒளிகளே ஒன்ருதல் இல்லே. ஒளிகள் அத்துவிதப்படுத லால் ஒன்றே எனப்பட்டதல்லால் பொருள்கள் இரண் டும் ஏகமாகிவிட்டன என்பது கருத்தன்ரும். விளக் கொளி வேறு; கண்ணெளி வேறுதான். காட்சியின் பொழுது இவை கலந்து ஒன்ருகின்றன. ஆதலால் பொருள்தன்மையில் இரண்டேயன்றி ஒன்றென்பது இல்ல என்பதைக் 'கருத்து ஒன்று அன்றே' என்பது உணர்த்திரிற்பதாம்.

## 9. ஆன்மா அறியும் முறைமை

ஓர்இடத்( து ) இருத்தல், மாயா உருநிறைந் திடுதல், ஒன்ரும் பேரிடத்( து ) உறைதல், தானே பிறங்(கு ) அறிவாசி நிற்றல், சோர்(வு)உடைச் சடம்நி கழ்த்தல், எனும்இவை சொல்லார் நல்லோர், ஓர்இடத்( து ) உணரும் உண்மை ஒளிதரும் உபலம் போலும்.

## பொழிப்புரை

யோகிகள், ஆன்மாத் தேகத்தில் ஏகதேசத்தில் இருந்து அறியும் என்னும் அதுவும்,

சமணன், மாயாகாரியமான தேகத்தில் நிறைந்து நின்று அறியும் என்னும் அதுவும்,

மாயாவாதி, ஆகாயம்போல் எவ்விடத்தும் பூரண மாய் நின்று அறியும் என்னும் அதுவும்,

சாங்கியனும் அயிக்கவாதியும் அவிகாரவாதியும் ஒருகருத்தா அறிவியாமல் ஆன்மாத்தானே உயர்ந்த அறிவாய் நிற்கும் என்னும் அதுவும், நியாய வைசேடிகர், குற்றத்தை உடைய மனம் முதலிய கருவிகள் அதற்கு அறிவைக்கொடுக்கும் என் னும் அதுவும்,

என்று எண்ணப்படும் இவற்றைச் சைவசித்தாந் திகள் சொல்லார்கள்.

ஆன்மா அறியும் உண்மையை விசாரிக்குமிடத்து விளக்கம்தரும் படிகம் போல - அடுத்ததன் தன்மை யாய் நின்று அறியும்.

குறிப்பு: உணரும் உண்மை ஓர் இடத்து என்பீது அந்வயம். ஓர் இடம்: விணேத்தொகை.

- ஓர் இடத்து இருப்பின், ஏகதேச உருவாய்ச் சட மாய் மற்றுள்ள இடங்களில் அறிவும் அற்று அழியும்.
- 2. உடல்முழுதும் நிற்பின், அவத்தைப்படும் குற்ற மும், உடல் வளர வளர்ந்து சிறுகச் சிறுகுதல் ஆகிய ''சங்கோச விகாசதன்மம்'' என்னும் குற்றமும், இந்திரியம் ஐந்தும் புலன்கள் ஐந்தையும் ஒருகாலத்தில் நுகராத குற்றமும், உடல் வளர்ந்து சிறுகச் சிறுகுதலாகிய அவ யவம் குறைய ஆன்மாவும் சின்னபின்னப்படும் குற்றமும் ஏற்படும்.
- எவ்விடமும் நின்று அறியில், போக்கு வரவு உடைய குற்றமும், ஒருவன் கருத்தை ஒருவன் அறியான் என்னும் குற்றமும் தங்கநேரிடும்.
- 4. தானே அறியின், அவத்தைப்படுவதும், ஒருவர் அறிவிக்க அறியும் குற்றமும் கருவிகளால் அறியும் குற்ற மும் உளவாம்.
- கருவிகள் அறிவைக்கொடுப்பின், ஆன்மாவுக்குச் சடத்துவம் உண்டாம். அறியும் சடமான கருவிகள் ஒன் றுக்கு அறிவைக்கொடுக்கமாட்டா.

3

ஆகையால் இவை முழுவதூ உம் நல்லோர் சொல்லார். ''ஓர்வு உடைத்து'' என்பதூ உம் பாடம்.

இப்பாடல், இப்படிப்பட்ட ஆன்ம இலக்கணத்தைப் பரசமயிகள் வேறு வேறு கூற அவற்றை நிராகரித்து அதன் உண்மையை உவமைமுகத்தால் உணர்த்திற்று.

## விளக்கவுரை

ஆன்மாவைப்பற்றிப் பலர் பலப்பல விதமான கொள்கை உடையவர்களாவர். அவர்தம் கொள்கை களில் வேண்டாதனவற்றை இதன் முன்னர் உள்ள பாடல்களில் காரணங்காட்டி மறுத்து எிளக்கம் செய் துள்ளார் ஆசிரியர். ஆன்ம அறிவுபற்றி வேறு வேறு கருத்து உடையவர்களும் உளர். அவர்களில் சிலர் கொள்கைகளே இத்திருவிருத்தத்தால் கூறலுறுகின்ருர் ஆசிரியர்.

ஆன்மா அணுவளவினதென்பர் பாஞ்சராத்திரியர். ஆன்மாவின் வடிவம் அணுவளவன்று. ஆன்மாவின் வடிவம் அணுவளவன்று. ஆன்மாவின் வடிவம் ஞானமே. ஆன்மாவை, அநாத பெத்த சித் தரு என்றும் கூறுவர் பெரியோர். ஆன்மா அந்தக் கரணத்துடன் கூடி இருதயத்தில் ரின்றுகொண்டு கண் முதலான பொறிகளின் வழியாய் விஷயங்களேக் கிரகிக்கும்போது, அப்படிக் கிரகிக்குன்ற ஆன்மாவானது அந்த அவத்தையில் மனம். இந்திரியம், விடயம் என்பவைகளில் அதிகுக்குமமாய் ரிற்றலால் வேதங்களில் 'அணு' என்று கூறப்பட்டுள்ளதே அல்லால் உண்மையில் ஆன்மாவின் வடிவம் அணு அன்று என்பது சித்தார்தம்.

இனி மிருதிநூலார், புல்லின் நுனியில் இருக்கும் நீர்த்துளிபோன்று, ஆன்மா உடம்பினிடத்தே இதயத்

Ş

Ø

தானத்தில் மிகச்சிறியதாய் கிற்கும் எனவும், அதன் அறிவு எவ்விடத்தும் வியாபீக்கும் என்றும் கூறுவர். இவர்தம் கருத்தையே 'ஓரிடத்து இருத்தல்' என்று கூறிக்காட்டுகின்ருர் ஆசிரியர்.

சித்தாந்தத்துக்கு இக்கருத்துப் பிழைபட்டதாகும். ஆன்மா ஓரிடத்து மட்டில் இருப்பதானல் உருவம் ஆன்மாவை உடையதாகும். உருவப் பொருள் என்பது பவுராணிகரின் கொள்கையாகும். இந்தக் கொள்கையை மறுத்துரைப்பது சித்தியாரில், ''உரு உயிரென்னின்'' என்னும் பாடலாகும். அங்குப் படித் தறிதல் இங்குத்தைக்குத் தக்கதாகும். குணமானது, குணத்தையுடைய பொருள்ளவில் ரிற்பது; பொருளின் வேருய் நில்லாது; வியாபிக்காது. விளக்கின் ஒளி, விளக்கின் சூக்கும் வடிவேயன்றி விளக்கின் குண மன்று. விளக்கின் குணம் என்பது அதன் சூடே ஆம். விளக்கின் சுடரைத் தொட்டால் சுடுகிறது. வும் இருந்த இடத்தைத் தொட்டால் அறிவதேயன்றி உடம்பின் எந்த இடத்தைத் தொட்டாலும் அறிதல் ஆணுல் உடம்பில் தொட்ட இடத்திலெல் கூடாது. லாம் உணர்ச்சி ஏற்படுகின்றது. மற்றும், விளக்கு, தான் ஓரிடத்தில் இருந்துகொண்டு ஒரே காலத்தில் விளக்குகிறது. மற்றுள்ள இடங்களே ரிதோவவ்டி ஆன்ம அறிவு ஒரேகாலத்தில் ஐம்பொறி வழியாக ஐந்து விஷயங்களேயும் அறியவேண்டும்; அப்படி அறி ஆகையால், ஆசிரியர் ஆன்மாவின் 'ஒர் இடத்து இருத்தல் சொல்லார் நல்லோர்' (சித்தாந்தியர்) என்றுள்ளாராவர். இவ்விடத்தே, ''உடலினின் ஏக தேசி உயிரெனின்'' என த்தொடங்கும் சித்தியார்ப் பாட லுரை படித்து அறிதல் பயன் தருவதாகும். ஏகதேசி—

சுடர் ஒளிப்பண்பு உடையது. இவற்ருல் ஆன்மாவின் உருவம் அணுவன்று என்பதும், அது உடம்பில் ஏக தேசமாய் சிற்கும் என்பதும் பொருந்தா என மறுக்கப் பட்டதாயிற்றென்க.

மாயா உரு நிறைந்திடுதல்...சொல்லார் நல்லோர்:

மாயா உரு எனினும், மாயா இயர்திரதனு எனினும் இத்தொடர்கள் உடம்பைக் குறிக்கும். ஒன்றே. சமணர், உடம்பளவாக உயிர் நிறைந்துநிற்கும் என் றும், அந்த உடம்பால் உயிரானது விடயங்கணே அறியு மென்றும் உரைப்பர். அப்படியாயின், தூல உடம்பு நீங்கிய சொப்பளுவத்தையும், தூலம் - சூக்குமமென் னும் இரண்டு உடம்பும் கீங்கிய சுழுத்தி அவத்தையும், பொருந்தியிருக்க ரியாயமில்‰. எல்லா உடம்போடும் கூடியிருப்பது சாக்கிராவத்தை. அப்போது ஐம்பொறி யினும் ஏககாலத்தில் அறிவு ரிகழவேண்டும். அப்படி ரிகழக் காண்கிலோம். அதுவல்லாமல், பெரிய உடம் பாயின் பெரிய அறிவும், சிறிய உடம்பாளுல் சிறிய அறிவாயும் அமையரேரிடும். மற்றும் உடம்பில் ஓர் அங்கம் குறையகேரிடின் உயிரும் ஒரு பாகம் குறைய உடம்பு அழியுங்கால் உயிரும் முற்றம் ம்.சிரிக் அழிந்துபோக கேரிடும், ஆதலால், சமணர்களுடைய இந்தக் கருத்தைச் சித்தாந்தியர் ஏலார். இக்கருத்திண, ''உருவினில் நிறைந்து நின்று'' என்னும் சித்தியார்ப் பாடலாலும் தெரியலாம்.

ஒன்ரும் பேரிடத்து உறைதல்... சொல்லார் நல்லோர் :

மாயாவாதியர் ஆகாயம்போல் உயிர் எவ்விடத்தும் பூரணமாய் ரின்று அறியும் என்பர். இவர்கள் ஆன்மா, பிரமம்போல் வியாபகம் உடையது என்பர். மற்றும் ஐக்கியவாதியரும் உயிரானது முதல்வன் போலவே எங்கும் வியாபியாய்கின்று அறியும் என்பர். இவர்கள் சொல்வதுபோல் எவ்கிடத்தும் உயிர் வியாபித்தறிவ தாயின், விழிப்புகில முதலான ஒவ்வோரவத்தைகளில் உயிர் தங்காது. பிறப்பும் இறப்புமாகிய போக்குவரத்து கீளப் புரியாது. ஐம்பொறிவழியாக ஐந்து விஷயங்களே யும் ஏககாலத்தில் அறிவதுமில்லே. ஆதலால், உயிர், முதல்போல வியாபக முடையதன்றென உணரலாகும். முதல்வனும் எல்லாமாய் வியாபித்து கிற்றலே ஒழித்து உடம்பினுள் ஏகதேசப்பட்டு கிற்றற்கும் இயலான். இத்துணே மறுப்புக்களாலும், 'ஒன்ரும் பேரிடத்து உறைதல்' செல்லாதென நாம் தெரிதல்கூடும்.

வேறு சிலர், உருவப்பொருள் அனத்திலும் கூடு வதே வியாபகம் என்பர். அவை யாவற்றையும் அறி வதே முற்றுணர்வு எனவும் கூறுவர். இவர்கள் கூற் றுப்படிக் கொள்வதாயின், சங்காரகாலத்தில் எல்லாப் பொருளும் அழிந்திடும்போது உயிரும் அழிந்துபோக நேரிடும். அப்படி அழிந்துபோகுமானுல் மறுபடியும் படைப்பு சிகழக் காரணமிராது. ஆகவே. எல்லாம் அழியும் சங்காரத்தின் பின்னரும் உயிர் இருந்தே திரு தல்வேண்டும். உயிரிருந்து, ஏணப்பொருள்கள் யாவும் இல்லே ஆதலால், உருவப்பொருளேக் கூடிசிற்றில வியாபகம் என்றல் பொருந்தாதென்க!

தானே பிறங்கு அறிவாகி கிற்றல்... சொல்லார் நல்லோர் :

சாங்கியரும், அயிக்கவாதியும், அவிகாரவாதியும் ஒரு கருத்தா அறிவிக்கவேண்டாமல், ஆன்மாவானது தானே முற்றறிவாய் (விளக்கமுற்ற அறிவாய்) நின்று அறியும் என்பர். ஆன்மா, முதல்வணப்போன்று எங் கும் வியாபகமாய் நின்று அறியும் தன்மை உடையது எனினும், திற்கில குறைபாடுகளால் ஏகதேசமாய் அறி கிறதல்லால் மற்றில்ல என்பர். ஆன்மா, சுத்தமுடை யதேயாயினும் அதன் அறிவைக் குற்றமுள்ளதான மாயா காரியமாகிய தனு கரண முதலனகூடித் தடை செய்கின்றன. இதனுல் விழிப்புநில் முதலன ஏற்படு கின்றன. பிறப்பு இறப்புக்களில் போக்கு வரவு புரித லும் ஏற்படுகின்றது; ஐம்புலன்களே ஒருசேர அறித லின்றி ஒவ்வொன்ருய் அறிதல் நிகழ்கின்றது. இந்த விதமான காரணங்கள்பற்றியே ஆன்மாவுக்கு அறிவு ஏகதேசப்படுதலாகிறது என்று வாதிப்பர் சிலர்.

மாயா காரியமாகிய இந்திரியங்களாலும் அந்தக் கரணங்களாலும் ஆன்மாவுக்கு அறிவு விளங்குவதல் லால், அறிவைக் கரணங்கள் தடைசெய்கின்றன என் றல் மாறுபாடு உடைய கொள்கை ஆகும். மற்றும் சுத்தமாயிருக்கும் தன்மை வாய்ந்த ஆன்மா மாயாகாரி யத்தால் தடைப்படுகின்றதென்ருல், மாயாகாரியங்களே விட்டு நீங்கிய முத்திக்காலத்திலும், முன்பு சுத்தமாய் இருந்தபோது பற்றியவாறே மீண்டும் பற்றக்கூடும். இதனுல் முத்திப்பேறென்பதே இல்லேயாய்முடியும்.

வீடுபேற்றின் பின்னர் மாயாகாரியத்தை ஆன்மா பற்ருது என்ருல், முன்பு சுத்தமாயிருந்தபோதும் பற்ரு திருக்கவேண்டும். சுத்தமாயிருந்தரி‰யில் பற்றுவது உண்டு எனின், மீண்டும் சுத்தமுற்ற ரிஃயிலேயும் பற்றுதல் ஏற்பட்டேதிரும். ஆகையால், ஆன்ம அறிவு வியாபகமுள்ள தன்மையதென்பது தவரும். இக்கருத் துக்களேச் ''சுத்தமாம் ஆன்ம சித்தை'' எனத் தொடங் கும் சித்தியார்ப் பாடலால் அறியலாகும். கருத்தா அறிவிக்க அறிதலே ஆன்ம அறிவின் இயல்பாமென்க.

சோர்வு உடைச் சடம் ஙிகழ்த்தல்...... சொல்லார் – நல்லோர் :

அறிவு இச்சை செயல்கள் ஆன்மாவுக்கு இல்லே என்றும், ஆன்ம சந்நிதியில் கரணங்கட்கே உண்டு என்றும் கூறுவர் சாங்கியர். அறிவு இச்சை செயல்கள் குணமாம். ஆன்மாவோ குணி. இப்படி இருத்தலால் ஆன்மா அறிவு மாத்திரையாய் இருக்கும் என்றும் கூறுவர். அப்படியானுல் உடம்பினிடத்தே அறிவு மட்டும் நிகழ்தல்வேண்டும். ஆனுல், அறிவு இச்சை செயல் என்ற மூன்றுமே உடலினிடம் நிகழக்காண்கி நேரும். ஆதலால் அறிவுமாத்திரையது ஆன்மா என்றல் பொருத்தமற்ற கூற்கும்.

உயிரின் சக்கிதியில் உடல் முதலிய கரணங்கள் தொழிற்படுதலால் அறிவாதிய மூன்றும் கிகழ்கின்றன; இதுகொண்டு ஆன்மாவுக்கும் இம்மூன்றும் உண்டு என்றல் பொருக்தாது என்பர் சாங்கியர். அப்படியானுல் அறிவு வியாபகப்பட்டுள்ள ஆன்ம சக்கிதியில் உடம்பு பிணமானபோதும் உறங்கும்போதும் மேற் கூறப்பட்ட மூன்றும் கிகழவேண்டும். அப்படி கிகழக் காண்கிலோம். கரணங்கள் ஒடுங்கிவிட்டதே காரணம் என்று வாதிப்பர் இவர்கள். கரணங்கள் ஒடுங்கினுலும் உயிரின் சக்கிதிக்குக் கேடில்லே ஆதலால், சக்கிதிமாத் திரை என்பது செல்லுபடியாகாது. எனவே, ஆன்மா வின் குணமாகிய அறிவு இச்சை செயல்களின் தொழிற் பாட்டால் கரணங்கள் தொழிற்படுமே அல்லாமல் கரணங்கள் தாமே தொழிற்படமாட்டா. ஆனமை யால், 'சோர்வு உடைச் சடம் கிகழ்த்தல்' என்பார் கூற்றுச் சரியானதன்ரும். ஆன்மாவின் அறிவு இச்சை செயல்கள் தொழில் செய்வதற்கு ஏதுவாய் ஆன்மா கினிடம் குணமாயிருந்து தொழிற்படுதலால் உடம்பு தொழிற்படுகிறதே அன்றி, ஆன்மா சும்மா இருக்கத் தொழிற்படுதலில்லே கரணங்கள் யாவும் என்பதைச் 'சோர்வு உடை' என்ற தொடரால் அறியலாகும்.

காந்தத்தின் முன்னர் இரும்பு தொழிற்படுவது போல ஆன்மசந்திதியில் உடம்பு தொழிற்படும் என்றும் சாங்கியர் சொல்லுவர். காக்தத்தின் முன்னர் இரும்பு இழுக்கப்படுமே அகற்றப்படுதலாகிய அல்லாமல், மாருன தொழிற்படாது. ஆன்மசந்நிதியில் கரணங்கள், ரினேத்தல் 🗙 மறத்தல், ஓடல் 🗙 ரிற்றல் முதலான மாறு பட்ட தொழில்களேச் செய்தல் காண்கிரேம். ஆதலால் இந்த உவமை ஏற்புடைத்தன்ரும் என்க! "ஈர்க்கும் முறைமை உண்டு அகற்றல் இன்ரும்'' என்பது சித்தி யார் நூல். இவ்வாறெல்லாம் சித்தார்தியரல்லா தவர்கள் கூறும் கொள்கைகளேக் கேட்டு மயங்கமாட்டார்கள் தித்தாந்த சைவராதலால் 'எனும் இவை சொல்லார் <sub>நல்</sub>லோர்' என்றுள்ளார் ஆசிரியர். வீண்வாத**ம்** செய் யாமல் பகுத்தறிவுடன் எதிரிகளும் ஏற்கும் முறையில் <sub>நல்</sub>லமுறையிலே தருக்கநெறிபற்றிச் சித்தாந்தியர் இன் முறையில் எடுத்து உரைப்பவர் ஆதலின் அவர்களே என்ருர். அபிமானத்தால் அன்று எனக் <sub>'நல்</sub>லோர்' கொள்க!

ஓர் இடத்து உணரும் உண்மை ஒளிதரும் உபலம் போலும் :

இடத்து = ஆராயுமிடத்து; ஆன்மாவுக்கு அறிவு உண்டு. அது கருவிகளின் துணேகொண்டு அறிய வல்லதே. ஆயினும் அது உள்ளடாய்க் காணின் அறி விக்க அறியும் இயல்புடையதாகும். அவ்வாருதலினல் ஆன்மாவானது சத்தையும் சாரவல்லது; அசத்தையும் சாரவல்லது என்பது பெறப்படும். இந்தச் சகலநிலியி லும் மாயாகாரியங்க2ளச் சார்ந்துள்ளபோது மயங்கிய அறிவுடையதாயிருக்கும். மலபரிபாகா திகள்பெற்றபின் சுத்தப்படும் நிலயில் அருளேச்சார்ந்து அறிவுமயமாக இதையை சார்ந்ததன் வண்ணத்தது விளங்கும். ஆன்மா எனப்படுகிறது. ஒருசார்புமின்றித் தனித்துச் சுதந்தரமாயிருக்கும் தன்மை ஆன்மாவுக்கு இலது. முகம்பார்க்கும் கண்ணுடி எந்தப் பொருணச் சார்ந் துள்ளதோ அந்தப் பொருளின் வண்ணத்ததாக விளங் கும். ஆணல், மரக்கட்டை, செங்கல் முதலியன அப் படியிருக்கமாட்டா. காரணம் அவற்றினிடம் புரது பலிக்கும் ஒளி இல்லே. உபலம் - கண்ணுடியினிடத்தில் இயல்பாகவே ஒளி உள்ளது. அதனுல் சார்ந்ததன் வண்ணங்கொள்ளக் கண்ணுடியினுல் முடிகின்றது. அவ்வாறே ஆன்மாவும் அசுத்தத்தைச் சார்ந்தபோது சுத்தத்தைச் சார்ந்தபோது அசுத்தமாயும், உடையதாகவும் ஆகின்ற இயல்பினே இயல்பாகவே கொண்டுள்ளது. ஆகவே, ஆன்மாவின் உணர்ச்சி அது சாரும் பொருணேச் சார்ந்ததாக உள்ளது என்னலாம். இதுபற்றியே, 'ஓர் இடத்து உணரும் உண்மை ஒளி தரும் உபலம் போலும்' எனப்பட்டுள்ளது.

இதனல், சித்தாந்த நெறிப்படி ஆன்ம இலக் கணம் இன்னது எனத் தெரிதல் சிறப்புடைத்தாம். சித்தாக்த நெறிப்படி, ஆன்மாவானது சார்க்த பொரு ளிடத்து அப்பொருள்ளவாக வசிப்புண்டு வியாபித் திருக்கும் ஏகதேச வியாபகம் உடையதாய், இச்சை -ஞானம் - கிரியை என்கிற குணங்களேக் கொண்ட தாய் இருப்பதாகும். இச்சை - ஞானம் - கிரியை என் னும் குணங்கள் உடையதாயிருப்பினும் அளதியே பற்றிரிற்கும் ஆணவ மலத்தினைல் தொழிற்படாமல் மறைப்புண்டிருக்கும். ஆகவே, தூலசித்தாக இருப்ப தாகும். இங்ஙனம் கட்டுப்பட்டிருத்தலால் பசு எனப் படுவதாம்.

எவ்வகையாலும் அசித்தாகாத வியாபகப் பொரு ளாகிய இறைவணப் போன்ற பூரண வியாபகம் ஆன் மாவுக்கு இலது. இறைவன் அதிசூக்கும் சித்தாவன். ஆன்மா அங்ஙனமில்லது. தூலசித்து—பசு; சூக்கும சித்து—ஆன்மா; அதிசூக்குமசித்து—சிவம். தூலசித்து என்பது மற்ளுன்றின் உதவியால் அறிவதாகும். அதி சூக்கும் த்து என்பது தானே அறிவதாகும். இத்துக்குக் கண்ணெளி உவமையாம். அதிசூக்கும தத்துக்குச் சூரிய இெளி உவமையாம். உயிரினுடைய பேத்தங்ண பசுவும் முத்திங்ண ஆன்மாவும் ஆம். முத்தி பூல் அருளின் உபகாரம் இருந்தாலும், தனித்திராமை யால் உயிர் சூக்குமசித்து எனப்படும். இது உயி ருணர்ச்சியுடன் கூடிய கண்டுணுளி போல்வதாகும். இங்கு, "அசித்தரு வியாபகம் போல்" என்னும் இத்தியார்ப்பாடல் அறிதல் தக்கதாம்.

மற்றும், சுத்த ஸ்படிகமானது இருளில் அகப் பட்டபோது இருள்வயப்பட்டு இருள்கிறமாய் இருக் கும் என்றும், பஞ்சவன்னங்களோடு கூடியபோது அந்தப் பஞ்சவன்ன ிறமாய் இருக்கும் என்றும், ஒளி யுடன் கூடியபோது ஒளி தாணுப் நிற்கும் என்றும் விளக்கம் கூறப்படும். கேவலத்தில் மலத்தோடு கூடி அறியாமையாக ஆன்மா இருக்கும். சகலத்தில் கலே முதலிய தத்துவங்களோடு கூடித் தத்துவ வன்னருபி இருக்கும். இந்த இரண்டும் நீங்கிய அருள் மேலிட்ட அவதரத்தில் அந்த அருளோடுங்கூடி அறிவா யிருக்கும் என்பது கருத்தாம். ஸ்படிகம் முற்றுவமை யாகக் கொள்ளப்படின் இம்மூன்றுவித ரிலகட்கும் பொருத்தி உரைக்கப்படும். இவ்வாறன்றிச் சகல கிலக்குமட்டும் ஏற்புடைத்து எனக்கொள்ளின் பஞ் சேந்திரியங்களோடும் ஆன்மாக் கூடிரிற்கும் என்ப தைத் தெரிவிக்கும். ''கேவலம் சகலம் சுத்தம்'' என்று தொடங்கிக்கூறும் சித்தியார்ப்பாடல் இங்கு மேற்கோ ளாகக் கோடல் பொருத்தமுடைத்தாம். இங்ஙனம் ஒன்பது பாடல்களின் பொருள்கணக்கொண்டு ஆன்ம இலக்கணம் முழுதும் அறியலாகும் எனலாம்.

மூன்ரும் சூத்திரச்செய்தி முற்றிற்று.



மெய்கண்டசாத்திரங்கள் பதிஞன்கு

உந்தி களிறு உயர்போதம் சித்தியார் பிந்திருபா உண்மை பிரகாசம் – வந்தவருட் பண்புவிஞ போற்றிகொடி பாசமிலா நெஞ்சுவிடு உண்மைநெறி சங்கற்ப முற்று.

